

الشيخ الفاضل ابي بكر يوسف لعويسي
 (
1
)
البرنامج الناجع لطلب العلم الشرعي النافع
بسم الله الرحمن الرحيم 
الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه وسلم .
أما بعد : فهذه رسالتي البرنامج الناجع لطلب العلم الشرعي النافع أقدمها لأخواني وأبنائي طلاب العلم الذين لهم الرغبة في التحصيل العلمي على منهج السلف الصالح ، وهي نسخة كاملة ، ومعها البرنامج التفصيلي للكتب المقررة ، والمنهجية المتبعة والله أسأل أن يوفقنا وإياهم للعلم النافع والعمل الصالح إنه ولي ذلك والقادر عليه 
إن الحمد لله نحمده ،ونستعينه،ونستغفره ، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا 
من يهده الله فهو المهتدي ، ومن يضلل فلا هادي له من بعده إلا هو ، وأشهد أن لاإله إلا الله وحده لأشريك له، وأشهد أن محمدا عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم، بلغ الرسالة وأدى الأمانة ونصح الأمة وجاهد في الله حق جهاده حتى أتاه اليقين .
أما بعد : فقـضية التعلم أو طلب العلم قضية أساسية بالنسبة لكل مسلم ، وتأتي في الأهمية بعد قضية الإيمان بالله عز وجل ، فأول واجب على كل مسلم هو الإيمان بالله والكفر بما سواه ،هذا من حيث الدخول في الإسلام ، وإلا فالعلم قبل كل شيء حتى في الاعتقاد، ولذلك قال علماء السلف : العلم قبل القول والعمل ، وبوب البخاري في كتاب العلم من صحيحه ، باب العلم قبل القول والعمل ، واستدل بقـوله تعالى : ﴿ فاعلم أنه لاإله إلا الله واستغفر لذنبك ﴾ فافتتح الآية بالأمر بالعلم ثم ثناها بالإيمان ثم بالاستغفار وهو العمل .
وبالتعلم يصحح المسلم إيمانه وعقيدته ، ويصحح عمله ، حتى يكون مقبولا ، فالتعلم هو الوسيلة الوحيدة التي يتمكن بها المسلم المكلف من تصحيح إيمانه وعمله لكن لاينتظر حتى يتعلم بل يجب عليه أن يؤمن أولا وقبل كل شيء بما جاء به محمد صلى الله عليه وسلم ولو على سبيل الإجمال ثم بعد ذلك عليه أن يتعلم .
ولا يخفى على أحد ما تعيشه الأمة الإسلامية في هذه الفترة من الجهل المطبق الذي عم أكثر الناس ، وظلام البدع والخرافات التي عمت فطمت ، ولما كان ولايصلح شأن هذه الأمة إلا بما صلح عليه أولها ، وجب علينا الرجوع إلى الكتاب والسنة مصدر التشريع للأمة، ولا سبيل إلى ذلك إلا بطلب العلم والجد في تحصيله ولاتصلح الدعوة إلى الله إلا على هذا، لأن فاقد الشيء لايعطيه، ومن تكلم في غير فنه أتى بالعجائب والغرائب. 
وقضية التعلم اليوم دخلها دخن كثير ، وشابتها شوائب كثيرة مابين خرافات موروثة من التاريخ ومابين بدع وانحرافات صنعتها أصابع معاصرة ، وبين هؤلاء وأولئك بقي الذين ينشدون الحق في حيرة بغيتهم وغايتهم معرفة الله عز وجل ،وعبادته بما شرع على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم ، ولكن أنى لهم والحالة هذه .
وعلاوة على ما حدث من دخن وانحراف فالطريق إلى دين الله فيه مكاره ، و طلب العلم الشرعي فيه ثقل على النفس ، ولذلك يحتاج طالب العلم إلى معرفة معالم الطريق الصحيح والمنهج القويم للتفقه في دين الله والصبر عليه ؛ واحتساب ما يلقاه في ذلك في سبيل الله .
ومن الأمور التي دعتني للكتابة في هذا الموضوع على قلة البضاعة هو قلة العلماء الذين يضعون البرامج والمناهج المفيدة والنافعة ، الموافقة للمنهج السلفي بحق،والذين يجلسون لطلبة العلم في حلق منتظمة مستتمرة في بيوت الله ،أو في بيوتهم ، ونظرا أيضا للفتن التي تعصف بالأمة اليوم والتي تكاد تبتلع كثيرا من شباب الصحوة المقبل على المنهج بعاطفة جياشة لا ينقذه منها إلا العلم الشرعي على منهج السلف الصالح ، وزيادة على ذلك فقد طلب مني بعض إخواني الحريصين على التعلم أن أضع لهم برنامجا ناجعا نافعا يستعينون به على الطلب في هذا الزمان والحالة كما ذكرت ،وهذا ما حفزني أن أجري قلمي بعدما كنت أقدم رجلا وأؤخر أخرى وأضع هذا البرنامج محاولا أن أقدم فيه لكل من يريد أن يتفقه برنامجا علميا عمليا ينتفع به من نوى ؛وعزم على طلب العلم حتى بدون شيخ، وعجز عن الرحلة من بلدته للظروف التي تحيط به؛والتي يفتقد فيها العلماء وطلبة العلم السنيين المخلصين الذين يفتحون بيوتهم ؛ وساجدهم لاستقبال الطلبة ، وإذا وجدوا فلا حول ولا قوة لهم ..
والتعلم له طريقان بحسب طاقة الناس ، فمن كان قادرا على تلقي العلم من المشايخ بالجلوس إليهم ودراسة العلوم عليهم وجب عليه أن يتعلم الحد الواجب من العلوم ، ومن لم يكن قادرا على ذلك فعليه أن يتعلم بطريقة السؤال ، يسأل أهل الذكر والعلم عن المسائل الضرورية التي يصحح بها إيمانه وعمله . 
وقد سلك أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم كلا المسلكين ، كل على قدر طاقته وعلى قدر إمكاناته ، فالمهاجرون والأنصار الذين كانوا معه صلى الله عليه وسلم في المدينة المباركة أكثرهم تلقوا العلم من فم رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ومن لم يسمعه من فمه سمعه عمن سمعه منه ، وكانوا يتناوبون على سماع العلم منه صلى الله عليه وسلم، وكثير من المسلمين في عهده صلى الله عليه وسلم الذين لم يستطيعوا التعلم بهذه الطريق تلقوه بطريق السؤال ، كانوا يأتون إلى رسول الله من كل حدب وصوب يسألونه عن الضروري من أمور دينهم ، فيجيبهم بأوجز عبارة وأبلغها فيفهمون المراد ويرجعون إلى بلادهم وأقوامهم يبادرون إلى العمل والدعوة إلى ما تعلموا .وحتى النساء كن يحرصن على سؤاله صلى الله عليه وسلم وتعلم أمور الدين منه فكانت المرأة من الصحابيات إذا استحيت أن تسأله مباشرة فإنها تسأله بواسطة بعض أمهات المؤمنين إذا كان الأمر يتعلق بشيء مما يستحي منه النساء ، وأما في غير ذلك فيسألنه ويحرصن على تلق العلم منه،بل منهن من تأتي فتسأله حتى عن تلك الأمور التي يُستحي من ذكرها، وتقول له : إن الله لايستحي من الحق ..
وهاهي أسماء بنت يزيد بن السكن رضي الله عنها تأتي الرسول وهو في طائفة من أصحابه فتقول : يارسول الله ! إني رسولة من ورائي من النساء ، يسألنك فيقلن : قد فاز الرجال بكثير من الأعمال معك التي لم نستطع نحن النساء أن نعملها ... يجالسونك ويتعلمون منك فما للنساء مقابل ذلك ؟ فأعجب النبي صلى الله عليه وسلم سؤالها وقال لأصحابه    :سمعتم ما قالت أسماء ؟ ثم قال لها   إرجعي واخبري من وراءك من النساء أن حسن تبعل إحداكن لزوجها يعدل ذلك كله     وإسناده حسن .
وها هي أخرى تسأل رسول الله لما وقف يوم العيد خطيبا فيهن بعد أن خطب الرجال فقال لهن : << تصدقن فإنكن أكثر أهل جهنم ، أو حطب جهنم >> فقامت وقالت : يارسول الله! ولم كان ذلك ؟ فقال : <<لأنكن تكثـرن الشـكاة وتكفرن العشير>> وهو في الصحيحين . والأحاديث في هذا الباب كثيرة ، فانظر إلى حرص النساء على تعلم العلم منه صلى الله عليه وسلم، والمهم أن طلب العلم له طريقان : 
الطريق الأول : طريق التلقي أو التلقين ، وهو الجلوس في حلقات العلم والأخذ عن أهل الذكر وأهل العلم يسمع منهم العلم ويتلقاه منهم مباشرة .
الطريق الثاني : طريق السؤال ، لمن كان لايقدر على الطريق الأول ، يسأل أهل الذكر كما أرشد إلى ذلك الله سبحانه وتعالى في قوله : ﴿ فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لاتعلمون ﴾ يسأل كلما احتاج إلى ذلك ، وخاصة ما هو ضروري من أمور دينه .
وسائل التعلم :
ووسائل التعلم اليوم متوفرة – والحمد لله – منها المقروء ، والمسموع ، والمرئي ، وهي ، الكتاب والشريط ، والأسطوانات المضغوطة ، والهاتف ، والشبكة العنكبوتية[الانترنت] ، ومن أنفع هذه الوسائل التي تبسط العلم وتقرب الفهم للطالب السلاسل العلمية والدروس والمحاضرات المسجلة على الأشرطة ، أو الأقراص المضغوطة ،فعلى طالب العلم الذي يريد السير إلى الله على نهج السلف ، أن يختار من هذه الوسائل من كانت على منهج السلف الصالح ، فإذا لم يميز سأل من يثق فيهم حتى يوجهوه إلى سبيل المؤمنين ، منهج الطائفة الناجية 
وللانتفاع بهذا البرنامج لابد لكل مريد للعلم أن يعرف تلك المعالم الأساسية التي ينبغي له أن يبني عليها منهجه وهو يسلك طريقـا يلتمس فيه علما حتى يسهل الله له به طريقا الى الجنة .
هذا وأسأل الله تعالى أن ينفع به كل من طالعه، ونظر فيه ، فإذا انتفع به فحقي عليه أن لا ينساني بدعوة صالحة بظهر الغيب ، كما أسأله سبحانه أن يثقل به ميزان أعمالي يوم لاينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم ، إنه ولي ذلك والقادر عليه . آميــن ، والحمد لله رب العالمين وصلى الله وسلم على سيد الثقلين.
وكتب : محب العلم والإنصاف على طريقة صالح الأسلاف 
أبو بكر يوسف لعويسي .
جيجل / 04 / 02 / 1997 م

فضل العلم والعلماء: 
أفضل ما كتسبته النفوس ، وحصلته القلوب ونال به العبد الرفعة في الدنيا والآخرة هو العلم والإيمان ، ولهذا قرن بينهما في قوله تعالى : ﴿وقال الذين أوتوا العلم والإيمان لقد لبثتم في كتاب الله إلى يوم البعث﴾ وفي قوله تعالى : ﴿ يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين أوتو العلم درجات ﴾.
وقد جعل الله المسلمين فرقـتين أوجب على إحداهما الجهاد في سبيله ، وعلى الأخرى التفقه في دينه لئلا ينقطع جميعهم إلى الجهاد فـتدرس الشريعة ، ولا يتوافروا على طلب العلم فتغلب الكفار على الملة فحرس بيضة الإسلام بالمجاهدين ، وحفظ شريعة الإيمان بالمتعلمين. قال تعالى : ﴿ما كان المؤمنون لينفروا كافة فلولا نفر من كل فرقة منهم طائفة ليتفقهوا في الدين *وليندروا قومهم إذا رجعوا إليهم لعلهم يحذرون ﴾ وقد أمرهم سبحانه بأن يكونوا ربانيين وحراس شريعته فقال : ﴿كونوا ربانيين بما كنتم تعلمون الكتاب وبما كنتم تدرسون ﴾ وأمر بالرجوع إلى أهل العلم والذكر ، ومساءلتهم في أمور الدين ، ورفع ذكرهم وأعلى منزلتهم ، وقرن شهادته بشهادتهم وما ذاك إلا لفضلهم وعلو قدرهم . 
قال بن القيم رحمه الله: استشهد سبحانه بأولي العلم على أجل مشهود عليه وهو توحيده فقال تعالى:﴿ شهد الله أنه لاإله إلا هو والـملائكة وأولي العلم قائما بالقسط لا إله إلا هو العزيز الحكيم ﴾ وهذا يدل على فضل العلم وأهله من وجوه .
الوجه الأول : استشهادهم دون غيرهم من البشر .
الوجه الثاني : اقتران شهادتهم بشهادته .
الوجه الثالث : إن في ضمن هذا البيان تزكيتهم وتعديلهم ، فإن الله لايستشهد من خلقه إلا العدول الأتقياء الأصفياء . مفتاح دار السعادة لابن القيم .(ج1 / ص 48)
وهؤلاء هم خلاصة الوجود ولبه ، والمؤهلون للمراتب العلية ، ولكن أكثر الناس غافلون عنهم ، غلاطون في حقهم ، كما هم غلاطون في حقيقة مسمى العلم والإيمان اللذين تزكو بهما النفس وتكون بهما السعادة والرفعة إلى هذه الدرجة من الفضل .
فما هو العلم؟ وما تعريفه ؟ وما العلم الذي أثنى الله تبارك وتعالى على أهله وأثنى عليه رسوله صلى الله عليه وسلم ؟ وما الطريق إليه كي نطلبه فنكون من الذين يرفعهم الله به الدرجات العلى ، ويقبل شهادتهم ؟ .
تعريف العلم الحقيقي : 
قال ابن القيم رحمه الله تعالى : العلم ؛ نقل صورة المعلوم من الخارج وإثباتها في النفس ... فإن كان الثابت في النفس مطابقا للحقيقة في نفسها فهو علم صحيح..وما كان منها مطابقا للحقيقة في الخارج فهو نوعان : 
أ - نوع : تكمل النفس بإدراكه والعلم به، وهو العلم بالله وأسمائه وصفاته وأفعاله،وكتبه،وأمره ونهيه .
ب - ونوع: لايحصل للنفس به كمال، وهو علم لايضر الجهل به؛ فإنه لاينفع العلم به، وكان النبي صلى الله عليه وسلم يستعيذ بالله من علم لاينفع .
وهذا حال أكثر العلوم في زماننا التي لايضر الجهل بها .. كالعلم بالفلك ودقائقه، ودرجاته وعدد الكواكب ومقاديرها، والعلم بعدد الجبال وألوانها ومساحاتها، ونحو ذلك ... 
فشرف العلم بحسب شرف معلومه وشدة الحاجة إليه ، وليس ذلك إلا العلم بالله تعالى وتوابع ذلك . من كتاب الفوائد لابن القيم بتصرف يسير [ ص160 ]. 
وقال رحمه في نونيته : 
والعلم أقسام ثلاث مالها من رابع والحق ذو تبيان 
علم بأوصاف الإله وفعله وكذلك الأسماء للرحمان
والأمر والنهي الذي هو دينه وجزاؤه يوم المعاد الثاني
الكل في القرآن والسنة التي جاءت من المبعوث بالقرآن 
والله ما قال امرؤ متحذلق بسواها إلا من الهذيان .
فالعلم قوت النفوس وحياة القلوب ونور البصائر ، والجهل موت وظلمة ، ولا يظهر فضل العلم لمن لاعقل له ، كما لاتبين الشمس لمن ليس يبصر ، ومن عرف العلم وفضله لم يقض نهمته منه ، ولم يشبع من جمعه طول عمره .
وقد جاء عن الشارع الحكيم في نصوص كثيرة الترغيب في العلم والحث عليه ، من ذلك قوله تعالى :﴿ قل هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون ﴾ وقوله تعالى :﴿ يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات ﴾وقوله : ﴿ يؤتي الحكمة من يشاء ومن يؤتى الحكمة فقد أوتي خيرا كثيرا ﴾ .
ومن السنة قوله صلى الله عليه وسلم   :من يرد الله به خيرا يفقه في الدين  متفق عليه،وفي مسند البزار والطبراني بإسناد لا بأس به ؛ عن ابن مسعود رضي الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : إذا أراد الله بعبد خيرا فقهه في الدين وألهمه رشده 
وقوله :.. من سلك طريقا يلتمس به علما سهل الله له به طريقا إلى الجنة   وهذا قطعة من حديث طويل رواه مسلم من حديث أبي هريرة[ح2699]وأبو داود كتاب العلم [ح3643] وعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليهوسلم : ما اكتسب مكتسب مثل فضل علم يهدي صاحبه إلى هدى ، أو يرده عن ردى ، وما استقام دينه حتى يستقيم عمله  رواه الطبراني في الكبير واللفظ له وفي الصغير إلا أنه قال فيه  حتى يستقيم عقله  وإسنادهما متقارب .موارد الظمآن لدروس الزمان [ج1/66].
وفي الصحيحين من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال:قال رسول الله صلى الله عليه ,وسلم :  مثل ما بعثني الله به من الهدى والعلم كمثل غيث أصاب أرضا فكانت منها طائفة طيبة قبلت الماء وأنبتت الكلأ والعشب الكثير وكان منها أجادب أمسكت الماء فنفع الله بها الناس فشربوا منها وسقوا وزرعوا ، وأصاب طائفة أخرى منها إنما هي قيعان لا تمسك ماء ولا تنبت كلأ فذلك مثل من فقه في دين الله تعالى ، ونفعه ما بعثني الله به فعلم وعلم ، ومثل من لم يرفع بذلك رأسا ولم يقبل هدى الله الذي أرسلت به   .
وصدق من قال : 
واعلم بأنَّ العِلمَ أرفعُ رُتبَةً وأَجَلُّ مكتسبًا وأسنَى مَفخَرِ 
فاسلُك سبيلَ المُقتفينَ لهُ تَسُد إنَّ السيادَةَ تُقتَنَى بالدَّفتَرِ
والعالِمُ المدعو حَبرًا إِنَّما سَمَّاه باسمِ الحَبرِ حَملُ المَحبَرِ
والعلمُ ليس بنافِعٍ أربابَهُ ما لم يُفِد عَمَلاً وَحُسنَ تَبَصُّرِ
فاعمَل بعلمِكَ تُوفِ نَفسَكَ وَزنَها لا تَرضَى بالتَّضيِيعِ وَزنَ المَخسَرِ
وللعلم شرف عظيم وفوائد جمة لو جئت لأحصيها لما وسعتني أسفار وأسفار؛ والنصوص في ذلك كثيرة ونكتفي بهذا القدر، ومن أراد الزيادة فعليه أن يطلبها من مظانها وخير الكلام ما قل ودل ، والحكمة ضالة المؤمن أين وجدها فهو أحق بها .
تنبيه إلى كل عاقل نبيه :
وهنا أنبه إلى ما يعتقده كثير من الناس من أبناء هذه الأمة الإسلامية الذين اتبعوا سنن الذين من قبلهم ، شرقا وغربا ،وانبهروا بزخرف القول ، وزينة الظاهر من الحياة الدنيا ، أن العلم المقصود طلبه هو هذا العلم الدنيوي مثل علم الرياضيات والفلسفة ، والطب والهندسة وعلم الفلك والفضاء وغير ذلك .. من هذه التكنولوجيا التي بهرت العقول وأضلتها عن الوظيفة الرئيسية التي خلق لها هذا الإنسان 
لذلك تراهم يقدسونها أيما تقديس ، لأنها تخدم دنياهم وأهواءهم ، وبالمقابل أنهم لايقيمون للعلم الشرعي الذي سبقهم في جميع الميادين أي وزن ،ولا أدنى قيمة واهتمام ، فأخرجوه من حياتهم الاجتماعية ، والاقتصادية ، والسياسية ، وحصروه في الصوامع والمعابد والمحاريب ، وجاءوا يركضون وبالزور ينطقون ، فقالوا : إن الدين لا يخدم الدنيا ، وهو أسباب المشاكل من عنف وإرهاب ،وجريمة ، وفقر وتأخر وضعف الأمم ، وهو الذي يقف أمامهم حجر عثر، ويمنعهم من التقدم ، والتطور ، وهذا في الحقيقة خطأ بين ، وضلال واضح ، لأن العلم المقصود طلبه ، والذي مدحه الله وأثنى على أهله ، ورفع مقامهم ، وحث عليه ، هو العلم بالدين وأهمه العلم بالله وأسمائه وصفاته، هذا الذي ينبغي أن تكرس فيه الجهود ، وتفنى فيه الأعمار لأنه هو الذي يضبط مصالح العباد ، ويدفع المفاسد ، ويضع الموازين القسط للناس فلا تظلم نفس شيئا دنيا وأخرى ، ولقد ، نعى الله تعالى على من جعل همه وشغله الشاغل ؛ العلم الدنيوي الظاهر ، وهو عن علم الآخرة غافل،فقال جلت قدرته:﴿ يعلمون ظاهرا من الحياة الدنيا وهم عن الآخرة هم غافلون ﴾ ثم إن علم الشرع نفعه متعدي دنيا وأخرى ، أما العلم الدنيوي فنفعه متوقف على المصلحة الدنيوية ليس إلا ، فأي العلم أفضل ، وأي الفريقين أهدى سبيلا ؟ 
الإتـبـاع : فإذا تعلمت فقه الدين من توحيد وعبادات وغيرها فتعلمه على منهج السلف .
ونعني بالسلف أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم التابعون لهم بإحسان وتابعيهم ، والذين جاءوا من بعدهم من الأئمة المرضين الذين ساروا على نهجهم، كالأمة الأربعة، أبي حنيفة ومالك والشافعي وأحمد ،و كالأمة الحديث مثل عبد الرحمن بن مهدي وشعبة بن الحجاج والسفيانين ، والأوزاعي والليث ، والحمادين و ابن المبارك والبخاري ومسلم وأبي داود والنسائي والترمذي وابن ماجة وآخرين ممن جاءوا من بعدهم ممن سلكوا نهجهم كابن أبي زيد القيرواني وأبو عمر الطلمنكي والحافظ ابن عبد البر، وابن تيمية وابن القيم وابن كثير والذهبي وابن رجب و أمثالهم ممن مشوا على منهج الصحابة رضي الله عنهم ، هم أئمة السلف ، وهم المعنيون بمصطلح السلف .
فإذا تعلمت فقه الإيمان * فتعلمه على منهج هؤلاء وإياك ودعاة السبل فتفرق بك عن سبيلهم فقد قال تعالى : ﴿ ومن يشاق الرسول ويتبع غير سبيل المؤمنين نوله ما تولى ونصله جهنم وساءت مصيرا ﴾ .
ولماذا نلح على منهج السلف رضوان الله عليهم ، وخاصة في فقه الإيمان ؟ لأن أصول المصادر التي يتلقى منها العلم في الإسلام منضبطة ضرورية ، ليست فوضى ، ولاهي متروكة لاجتهاد الناس ، فإن المعلوم من الدين بالضرورة أمر توقيفي ، وما كان توقيفي فالحجة فيه الوحيين كتاب الله وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولكنهما يحتاجان إلى شرح وتفسير ، والمعول عليهم في شرح الكتاب والسنة وتفسيرهما أصحاب رسول الله ، الرعيل الأول من هذة الأمة الذين نزل الوحيان بين أظهرهم ، وشاهدوا التنزيل ، وصحبوا محمدا صلى الله عليه وسلم ، ففهمهم مقدم على فهم أي أحد من الأمة لأنهم أبر الناس قلوبا وأعمقهم علما وأحسنهم فهما للتطبيق الكتاب والسنة وذلك بإتفاق جميع الأمة ، وقد زكاهم الله تعالى ، ولم يمت رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا وهو راض عنهم .
ولماذا نقول الكتاب والسنة بفهم السلف الصالح؟ لأن أشرف العلوم وأنفعها علم الحدود لاسيما حدود المشروع المأمور والمنهي ، فأعلم الناس أعلمهم بتلك الحدود حتى لايدخل فيها ماليس منها ، ولا يخرج منها ما هو داخل فيها، قال تعالى:﴿ الأعراب أشد كفرا ونفاقا وأجدر ألا يعلموا حدود ماأنزل الله على رسوله﴾ فأعدل الناس من قام بحدود المشروعات علما وعملا ، ولايمكن معرفة ذلك إلا بالرجوع إلى تلك الأصول الموصلة إلى الله تعالى .
فمن أراد العلم فعليه أن يكون أصله الكتاب والسنة وما كان عليه سلف هذه الأمة ، يأمر بالأتباع وينهى عن الابتداع ولايجادل العلماء ،ولا يماري السفهاء، همه في تلاوة القرآن الفهم عن الله مراده ، وفي سنن الرسول صلى الله عليه وسلم الفقه لئلا يضيع ما لله عليه ، فيلازم السنة ظاهرا وباطنا
في الأقوال والأفعال . وكان شيخ الإسلام يقول : من فارق الدليل ضل السبيل ، ولا دليل إلا ما جاء به الرسول ، وكان الحسن البصري يقول : العامل على غير علم كالسالك على غير طريق ، والعامل على غير علم مايفسد أكثر مما يصلح . فكيف يصل إلى النجاة من يجهل الطريق ، وكيف يمشي في الطريق المظلم من ليس له نور يكشف به معالم الطريق . ومن هنا قال ابن رجب رحمه تعالى : إن العلم النافع من هذه العلوم كلها هو ضبط نصوص الكتاب والسنة وفهم معانيهما ، والتقيد في ذلك بالمأثور عن الصحابة والتابعين وتابعيهم من السلف الصالح في معاني القرآن الكريم والحديث النبوي وفيما ورد عنهم من الكلام في مسائل الحلال والحرام والمعاملات وغير ذلك .
وأما ما كان مخالفا لكلامهم فأكثره باطل أو لامنفعة فيه ، وفي كلامهم كفاية وزيادة ، وأنه يسعنا ما وسعهم ، ويغنينا ما أغناهم فقد كانوا والله يحرصون على ملازمة السنة واتباع الآثار حتى قال قائلهم : إن استطعت ألا تحك رأسك إلا بأثر ( بدليل ) فافعل .وبقي أن أنبهك إلى هذه المسالك الثلاثة غير مسلك السلف في فهم الكتاب والسنة أذكرها لك باختصار لتكون على حذر منها .
 -1 - المسلك الفلسفي الكلامي : وهو مسلك أولئك الذين اتخذوا الفلسفة ومنطق اليونان طريقا لفهم الكتاب والسنة ، عزفوا عن منهج الصحابة ، لأنه لم يعجبهم فلجؤوا إلى الفلسفة ومنطق اليونان واتخذوهما وسيلة لفهم الكتاب والسنة زعموا ، وهذا المسلك يتميز بالجدل ، وفرخ فرقا شتى في داخل الأمة الإسلامية ، فرخ الجهمية ، والمعتزلة ، والاشعرية ، الكلابية ، والماتريدية ، وتحت هذه الفرق فرق كثيرة ... 
 -2 - المسلك الذوقي الصوفي: هذا المسلك أيضا فرخ فرقا لأتعد ولا تحصى، فالفرق الصوفية أكثر من أن تعد أو تحصى، وبعضها أبعد من بعض عن الإسلام، وأبعدها وأخنثها ( الحلولية ( الذين يقولون: ليس لله وجود معين فأنكروا وجود الله،ويقولون: الله حل في كل شيء وليس له وجود خاص به.تعالى الله عما يقوله الظالمون علوا كبيرا .
 -3- المسلك الوثني الباطني : وهذا فرخ في أمتنا طرائق وأديانا شتى ومللا لأصلة لها بالإسلام، أديان وثنية، كالإسماعيلية، والنصيرية ،والقرامطة، وباطنية الروافض ،لاندري ما صلتها بالإسلام ، ينكرون القرآن الكريم ويطعنون في أصحاب رسول الله، والإسماعيلية والنصيرية والدروز يعبدون البشر وينتسبون للإسلام، فإذا أردت أن تتعلم فقه الدين فابتعد عن هذه المسالك واحذر منها.
وأخيرا أخي طالب العلم ينبغي لك أن تعلم أن المنهج الذي أرشدناك إليه هو منهج الوسطية التي جعل الله أمة محمد عليه فقال سبحانه وتعالى:﴿ وكذلك جعلناكم أمة وسطا.. ﴾أي عدلا، الإفراط ولا تفريط،وعلى هذا ينبغي لك أن تحذرمن التعصب الذي أعمى كثيرا من البصائر، والجمود الفكري الذي أصم كثيرا من العقول فإنهما داءان خطيران لما وقع فيهما المتفقهون،وخاصة في العصور المتأخرة نـقص شأن الفقه،وكاد أن يغلق بابه حتى إذا ما وصلنا إلى عصرنا رأينا العجب العجاب نتيجة هذين الداءين، فلذلك فاستقم كما أمرت ولأتتبع أهواء الذين ظلموا أنفسهم.والله نسأل أن يرينا الحق حقا ويرزقنا اتباعه، ويرينا الباطل باطلا ويرزقنا اجتنابه ، آمين 
الإخلاص في طلب العلم :
إخلاص النية لله تعالى هو المقصود في كل عبادة وطلب العلم من أشرف العبادات والعمل به هو ثمرته ، فلو نفع العلم بلا عمل لما ذم الله سبحانه أحبار أهل الكتاب ولو نفع العمل بلا إخلاص لما ذم المنافقين في حسن النية في طلب العلم بأن يقصد به وجه الله تعالى؛ والعمل به ؛وإحياء الشريعة؛وتنوير قلبه وتحلية باطنه والقرب من الله تعالى يوم القيامة والتعرض لما أعد لأهله من رضوانه وعظيم فضله …ولايقصد به الأعراض الدنيوية من تحصيل الرياسة والجاه والمال ومباهاة الأقران وتعظيم الناس له وتصديره في المجالس ونحو ذلك فيستبدل به الأدنى بالذي هو خير { 1}فمن عمر ظاهره بالسنة وباطنه بالإخلاص تفجر في صدره ينابيع العلم ولم يكد ينطق إلا بالحكمة ، وأما إذا كان عمله بلا إخلاص كان كالمسافر يملأ جرابه رملا يثقله ولا ينفعه .
يقول الشوكاني رحمه الله تعالى في كتابه أدب الطلب [ص91 ] : إن لحسن النية وإخلاص العمل تأثيرا في هذا المعنى فمن تعاكست عليه بعض أموره من طلبه العلم ، أو أكلف عليه مطالبه وتضايقت مقاصده ، فليعلم أنه بذنبه أصيب ، وبعدم إخلاصه عوقب أو أنه أصيب بشيء من ذلك محنة له وابتلاء واختبرا لينظر كيف صبره واحتماله ، ثم يفيض عليه بعد ذلك من خزائن الخير ومخازين العطايا في ما لم يكن بحسبان ولا يبلغ إليه تصوره ، فليعض على العلم بنجاده ، ويشد عليه يده ، ويشرح به صدره فإنه لا محالة واصل إلى المنزل .
ولا ينقطع عن طلب العلم لعدم خلوص نيته فإن حسن النية مرجو له ببركة العلم . قال بعض السلف: طلبنا العلم لغير الله ، فأبى أن يكون إلا لله .قيل معناه : فكان عاقبته أن صار لله ، ولأن إخلاص النية لو شرط في تعليم المبتدئين فيه مع عسره على كثير منهم لأدى ذلك إلى تفويت العلم على كثير الناس ..{ 2} .
قيل لأحمد بن حنبل : إن قوما يكتبون الحديث ولا يرى أثره عليهم وليس لهم وقار ؟ قال أبو عبد الله : يؤولون في الحديث إلى خير( 3)
--------------------
1 – 2 – تذكرة السامع )ص 67 – 68( .
  -3 - شرف أصحاب الحديث  )ص61(.
********
وقال حبيب بن أبي ثابت : طلبنا هذا العلم وما لنا فيه نية ثم جاءت النية والعمل بعد{ 1}.ولكن لايستسلم بل يحاول معالجة نيته وإن كانت المعالجة شديدة في أول الأمر يقول سقيان الثوري رحمه الله تعالى : ما عالجت شيئا أشد عليا من نيتي( 2)
فمن أخلص في طلب العلم نيته وجدد للصبر عليه عزيمته كان جديرا أن ينال بغيثه .
الطريق إلى الإخلاص : 
ما الطريق إلى الإخلاص؟ هذا السؤال يجيب عنه ابن القيم رحمه الله تعالى في الكتابه القيم الفوائد{ص 267} فيقول : 
لا يجتمع الإخلاص في القلب ومحبة المدح والثناء والطمع فيما عند الناس إلا كما يجتمع الماء والنار والضب والحوت ، فإذا حدثتك نفسك بطلب فخلاص فأقبل على الطمع أولا فاذبحه بسكين اليأس ، واقبل على المدح والثناء فازهد فيها زهد عشاق الدنيا في الآخرة ، فإذا استقام لك ذبح الطمع والزهد في الثناء والمدح سهل عليك الإخلاص .
فإن قلت : وما الذي يسهل علي ذبح الطمع والزهد في الثناء والمدح ؟ قلت : أما ذبح الطمع فيسهله عليك يقينا أنه ليس من شيء يطمع فيه إلا وبيد الله وحده خزائنه لا يملكها غيره ، ولا يؤتي العبد منها شيئا سواه .
وأما الزهد في الثناء والمدح فيسهله عليك علمك أنه ليس أحد ينفع مدحه ويزين ، ويضر ذمه ويشين إلا الله وحده ، كما قال ذلك الأعرابي للنبي صلى الله عليه وسلم : إن مدحي زين وذمي شين ، فقال   ذاك لله عز وجل 
فازهدي مدح من لايزينك مدحه ،وفي ذم من لاشينك ذمه وارغب في مدح من كل الزىين في مدحه، وكل الشين في ذمه ، ولن يقدر على ذلك إلا بالصبر واليقين ، فمتى فقدت الصبر واليقين كنت كمن أراد السفر في البحر في غير مركب .قال تعالى :) فاصبر إن وعد الله حق ولا يستخنك الذين لا يوقنون ( الروم /60 . وقال تعالى :﴿ وجعلنا منهم أئمة يهدون بأنرنا لما صبروا وكانوا بآيتنا يوقنون﴾ السجدة / 24.
--------------------
 -1 – الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع [ج1/ 339، 2/267 ]
 -2 – المصدر السابق 1/ 317 .
***************** 
الحرص على العلم ومجالس العلماء : 
العلم صناعة القلب وشغله فمالم تتفرغ لصناعته وشغله لم تنلها وله وجهة واحدة فإذا وجهت إلى اللذات والشهوات انصرفت عن العلم ومن لم يغلب لذة إدراكه العلم وشهوته على لذة جسمه وشهوة نفسه لم ينل درجة العلم أبدا فإذا صارت شهوته في العلم ولذته في كل إدراكه رجي له أن يكون من جملة أهله{ 1} . ولذلك كان علماؤنا رحمهم الله تعالى يحرصون على العلم وجمعه حرصا ليس له نظير .
قال ابن أبي حاتم : سمعت المزني يقول : قيل للشافعي كيف شهوتك للعلم ؟ قال أسمع بالحرف – أي بالكلمة – مما لم أسمعه ، فتود أعضائي أن لها أسماعا تنعم به ما تنعمت به الأذنان .
فقيل له : كيف حرصك عليه ؟ قال : حرص الجموع المنوع في بلوغ لذته للمال .فقيل له : فكيف طلبك له ؟ قال: طلب المرأة المضلة ولدها ليس لها غيره{ 2} .
وقد كان ابن عباس رضي الله عنه يأتي أبواب الصحابة في عز الظهيرة يسألهم عن الحديث . فيروى الخطيب البغدادي{ 3} وابن عبد البر{ 4} عن ابن عباس أنه قال : إن كان ليبلغني الحديث عن الرجل فآتي بابه وهو قائل ، فأسند ردائي على بابه ، تسفي الريح علي من التراب ، فيخرج فيقول : يا اغبن عم رسول الله ما جاء بك ؟ ألا أرسلت غلي فآتيك ؟ فأقول : أنا أحق أن ىتيك ، فأسأله عن الحديث 
وهذا ابن معين رحمه الله تعالى خلف له أبوه ألف ألف درهم ، فأنفقها كلها على تحصيل الحديث حتى لم يبق له نعل يلبسه) 5 (.
--------------------
 -1- مفتاح دار السعادة لابن القيم (ج1/ 142)
 -2 – توالي التأسيس (ص106 ).
 -3 – الجامع لأخلاق الراوي وآداب السماع( ص158)
 -4 – جامع بيان العلم وفضله (ج1/85) .
 -5 - بواسطة قيمة الزمن عند العلماء) ص 24 (.
******** 
وكان حريصا على لقاء الشيوخ والسماع منهم خشية أن يفوته .قال عبد بن حميد :سألني يحي ابن معين عن هذا الحديث أول ما جلس إلي ، فقلت : حدثنا حماد بن سلمة .فقال :لو كان من كتابك فقمت لأخرج كتابي فقبض على ثوبي ثم قال : أمله علي، فإني أخاف أن لألقاك ، فأمليته عليه ، ثم أخرجت كتابي فقرأته عليه 1.
وهذا مكحول يقول : عتقت بمصر فلم أدع بها علما إلا حويته فيما أرى ، ثم أتيت العراق ثم المدينة فلم أدع بهما علما إلا حويت عليه فيما أرى ، ثم أتيت الشام فغربلتها …{ 2} .
بل إن احدهم ليحزن ويصيبه المرض إذا فاته شيء من العلم فقد ذكروا لشعبة حديثا لم يسمعه ، فجعل يقول وأحزناه { 3} . وكان يقول : إني لأذكر الحديث فيفوتني فأمرض{ 4}.
ولذلك لما قيل للشعبي : من أين لك هذا العلم كله ؟ قال : بنفي الاعتماد والسير في البلاد وصبر كصبر الحمر وبكور كبكور الغراب { 5}.
وكان من حرصهم على العلم ومجالسه أنك تجدهم يعدون في الطرقات كأنهم مجانين ، ولذلك يقول شعبة رحمه الله تعالى : ما رأيت أحدا قط يعدوا إلا قلت مجنون صاحب حديث{ 6} .
وكانوا يزدحمون على مجالس العلم حتى قال جعفر بن درستويه : كنا نأخذ المجلس في مجلس علي بن المديني وقت العصر اليوم لمجلس غذ، فنقعد طول الليل ، مخافة أن لا نلحق من الغد موضعا نسمع فيه ، ورأيت شيخا في المجلس يبول في طيلسانه ويدرج الطيلسان ، حتى فرغ مخافة أن يؤخذ مكانه إن قام للبول{ 2} .
--------------------
- 1 – المصدر السابق {ص 23 –24 }.
- 2 – تذكرة الحفاظ { ج1/108}.
3 – - شرف أصحاب الحديث {ص 116 }.
 -4 – المصدر السابق {ص115} .
 -5 – تذكرة الحفاظ {ص 81 }.
 -6 - الجامع لآداب الراوي وأخلاق السمع للخطيب{ 1 /152}.
 -7 – المصدر السابق{ 2/199 }.
*************** 
ومن طريف ما وقع لهم أن شعبة بن الحجاج جاء إلى خالد الحداء فقال :يا أبا منازل : عندك حديث حدثني به ؟ وكان خالد عليلا ، فقال له : أنا وجع . فقال :إنما هو واحد ؟ فحدثه به ، فلما فرغ قال : مت إذا شئت{ 1}.
بل أكثر من ذلك ، فقد قال يحي بن حسان : كنا عند سفيان بن عيينة وهو يحدث فازدحمت فرقة من الناس على محل شيخ ضعيف فنتهبوه ودقوا يد الشيخ ، فجعل الشيخ يصيح : سفيان لاجعلتك مما عملوا بي في حل ، وسفيان لا يسمع ، حتى نظر إلى رجل من اؤلئك الذين صنعوا بالشيخ ما صنعوا فقال له : ما يقول الشيخ ؟ فقال :يقول : زدنا في السماع { 2}.
وهشيم رحمه الله تعالى كان سبب موته ازدحام طلبة العلم عليه فقد قال الخطابي : ازدحم أصحاب الحديث على هشيم فطرحوه عن حماره فكان سبب موته{ 3} .فبمثل هذا الشغف والعشق للعلم ظهر النبوغ والإمامة فيهم ، ولولا أن الله جعل الحرص في قلوبهم لدرس هذا الشأن .
تقديم الأولى فالأولى من العلوم :
ينبغي لطالب العلم أن يلتمس من العلوم أنفعها ، فإن العلم كالبحار المتعذر كيلها والمعادن التي لاينقطع نيلها، والعمر قصير لايستوعب ذلك كله فاشتغل بالمهم منه فإنه من شغل نفسه بغير المهم أضر بالمهم ،وأهمه علم الكتاب والسنة بفهم سلف الأمة ، وقد قيل :
مااكثر العلم وما أوسعه من ذا الذي يقدر أن يجمعه 
إن كنت لابد له طالبا محاولا فالتمس أنفعه 
قال ابن عباس رضي الله عنهما : العلم كثير ، ولن تعيه قلوبكم ، ولكن اتبعوا أحسنه ، ألم تسمعوا قوله تعالى :) الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه ...( .
قال صالح بن عبد القدوس رحمه الله : 
إذا طلبت العلم فاعلم أنه حمل ، فأبصر أي شيء تحمل 
وإذا علمت بأنه متفاضل فاشغل فؤادك بالذي هو أفضل 
فما هو أول ما يجب على كل مسلم أن يعلمه ويتفقه فيه ؟
-------------------- 
1 –  -شرف أصحاب الحديث { ص116} .
2 – 3 - العزلة للخطابي { ص 101} .
*************
أشرت في المقدمة إلى أن أول واجب على كل مسلم هو الإيمان الذي يسميه بعض العلماء{ التوحيد} وبعضهم يسميه { العقيدة } وكذلك فقه الأحكام الذي هو فقه الشريعة ، حتى يتسنى للمكلف أن يصحح إيمانه الذي سيلقى عليه ربه ، ويصحح عمله الذي سيلقى به ربه ، فهذان العلمان من فروض الأعيان ،لأنهما متعلقان بالتكليف ، ومتعلقان بالعمل ، فكل إنسان كُلف بالإيمان ، وكُلف بالعمل ، فلتعلق هذين الفقهين ، فقه الإيمان وفقه الأحكام { الضروري من الدين } يُعدان من فروض الأعيان على كل مسلم ، وإلا فدون فقه الأحكام كيف يمكن للمسلم متابعة رسول الله في عبادته من صلاة وصيام وزكاة ونسك إن لم يتعلمها. كذلك كيف يستطيع أن يصحح إيمانه الذي سيلقى عليه ربه ، ولا يقبل أي عمل منه إلا بعد سلامة هذا الإيمان وصحته ، حتى يتعلم التوحيد فعلى كل مسلم أن يتعلم منهما كل على قدر طاقته .
تـنـبـيه : 
ونقصد بالفقه في الدين المعنى الواسع ، العقيدة والشريعة وليس خاصا بالشريعة ، فلا تظن أن النصوص التي وردت عن النبي صلى الله عليه وسلم يحث فيها المسلمين على التفقه أو يثني على الفقه أنه أريد بها فقه أحكام الشريعة دون العقيدة ؛ بل أريد بها الفقه بمعناه الواسع الذي يشمل الفقهين الأكبر والأصغر كما يسميه بعض المعاصرين ، فقه العقيدة ، وفقه الشريعة . وقول الرسول صلى الله عليه وسلم طلب العلم فريضة على كل مسلم    رواه مسلم . معناه على كل مكلف رجلا كان أو إمرأة ، فلفظة { مسلم } يدخل فيها الذكر والأنثى ، وهذا في القرآن والسنة كثير ، وجاءت به لغة العرب فإذا أطلق وصف المذكر يدخل فيه المؤنث، أما إذا خص الخطاب بالمؤنث لايدخل فيه المذكر ، لكن إذا أطلق لفظ المذكر فإن المؤنث يدخل إلا بدليل يمنعه من الدخول .ومنه قوله تعالى : ﴿ يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله حق تقاته ولا تموتن إلا وانتم مسلمون ﴾ فالأمر بالتقوى للمؤمنين جميعا ذكورا وإناثا ، وكذلك قوله صلى الله عليه وسلم  المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده   البخاري ومسلم .فالمسلمة من سلم المسلمون من لسانها ويدها .
وهنا في هذا الحديث : المقصود الرجال والنساء بكلمة{ مسلم } فطلب العلم فريضة على كل مسلم ومسلمة، ولكن المقصود به هو الحد الواجب من الفقهين ، يعني القدر الذي تصحح به إيمانك وعملك ، وليس المراد ما نسمعه في زمننا من أن المقصود هو هذه العلوم التجريبية أو الصناعات والحرف ، فتخرج المرأة تتعلم الحدادة والبناء الحقوق ، استغفر الله بل العقوق ، والمحامات ..وغير ذلك مما لايلائم طبيعتها وربما أضر بها أكثر مما ينفعها .
وهذا الفهم هو الذي أدى بأغلبية المثقفين والمثقفات إلى التبحر في بعض علوم الأدوات ، والصناعات والحرف ... إلى غير ذلك من العلوم التجريبية ،بل جعلوه لب الحياة، لكن إذا كشفت عما في صدورهم من فقه تجده بلقعا ، صفر اليدين ، فاتقـنوا الصنعة وخسروا السلعة ، وتشاهدون هذه الظاهرة في حياتنا المعاصرة ليس لهم حتى أدنى اهتمام بالفقه في الدين ، وجل اهتماهم بالعلوم المادية إن صح التعبير ، حتى أصبحنا نسمع من ينكر على من يتخصص في العلوم الشرعية ويقول أي فائدة تعود على من يتعلمها ؟بل يقولون أنها لا تجلب لصاحبها الرزق ، سبحان ربي هذا بهتان عظيم ، ولكن ذلك يوم انقلبت الموازين ، فأصبحت الفضيلة رذيلة ، والرذيلة فضيلة ، والباطل في ثوب الحق ،والحق في صورة الباطل ، فالحياء والحشمة تأخر ، واختلاط الرجال بالنساء في جميع مجالات الحياة تقدم ،والتدين تزمنت ورجعية ، والتحرر من فضيلة الإسلام وجماله تمدن وحضارة ، واعتقاد أن الرزق بيد الخلق ،وأن ذلك ليس لله الحق ، فالسعي للوظيف هو الغاية الوحيدة ، والكسب بأي وسيلة هو الضالة المنشودة والافتراق على كلمة الحق هو السيادة ، وحينها عليك بخاصة نفسك فتفقدها بما تعلمت ، ودع عنك أمر العامة.
التأسيس أو كيفية الطلب والتلقي :
ولكي تبني شخصيتك على أساس قوي لابد لك أن تحرص على سُلم التعلم الذي اصطلح عليه العلماء فتقدم الأولى فالأولى ، وتتدرج فيه شيئا فشيئا ، فالعلم لاينال قفزا ، فإنك إذا قفزت من فوق الجدران فزلت بك قدمك وسقطت على أم رأسك في مجال التعلم فلا تلومن إلا نفسك ، لأنك بدلا من تأتي البيوت من أبوابها أردت أن تقفز من فوق الجدران ،كالطائر الذي يحاول أن يطير ولما يريش بعد، فإذا حاولت أن تستغني عن سُلم التعلم وعن التدرج فيه فإنك لاتصل إلى الفقه ولأتفقه أبدا، قال تعالى: ﴿ وقرآنا فرقناه لتقرأه على الناس على مكث ونزلناه تنزيلا ﴾ وصدق من قال : من دخل للعلم وحده خرج وحده ، أي بلا علم . واعلم انه من لم يتقن الأصول حرم الوصول ، ومن لم يحفظ المتون لم يستعوب شيئا من الفنون ، ومن رام العلم جملة ذهب عنه العلم جملة ، وقيل أيضا : ازدحام العلم في السمع مضلة الفهم ، وعليه فلا بد من التأصيل والتأسيس لكل فن تطلبه بضبط أصله ومتنه على شيخ متقن لا بالتحصيل الذاتي . وقال تعالى : ﴿ وقال الذين كفروا لولا نزل عليه القران جملة واحدة كذلك لنثبت به فؤادك ورتلنه ترتيلا ﴾. 
فأمامك أمور لابد من مراعاتها في كل علم تطلبه : 
 -1 - حفظ متنه نظما كان أو نثرا أو حفظ مختصر فيه .
2-  - ضبطه على شيخ متقن { عرضه على الشيخ } حتى يضبط لك النص.
3 -  - قراءة شرح عليه مبسط .
 -4 - عدم الاشتغال بالمطولات وتفاريق المصنفات قبل الضبط والإتقان لأصله .
 -5 - لاتنتقل من مختصر لآخر في نفس الفن بلا موجب فهذا من باب الضجر .
 -6 - اقـتناص الفوائد والضوابـط العلمية،وتقييدها .
 -7 - جمع النفس والهمة للطلب والترقي فيه ، والاهتمام والتحرق للتحصيل ، والبلوغ إلى ما فوقه حتى تفيض إلى المطولات بسابلة موثقة .
واعلم أن ذكر المختصرات فالمطولات التي يؤسس عليها الطلب والتلقي لدى المشايخ تختلف غالبا من قطر إلى قطر باختلاف المذاهب ، وما نشأ عليه علماء ذلك القطر من إتقان هذا المختصر والتمرس فيه دون غيره .
والحال هنا تختلف من طالب إلى آخر باختلاف القرائح والفهوم وقوة الاستعداد وضعفه ، وبرودة الذهن وتوقده . 
وقد كان الطلب قديما يمر بعد مرحلة الكتاتيب والأخذ بحفظ القرآن الكريم بمراحل ثلاث لدى المشايخ في حلقات المساجد ودور العلم ، مرحلة المبتدئين ، ثم المتوسطين ، ثم المتمكنين ، والمرحلة الأولى هي مرحلة التأسيس ، أما الثانية فهي مرحلة التكوين ، والثالثة مرحلة التأهيل .
وقد بينت لك في هذا البرنامج كل مرحلة وما ينبغي لك أن تدرسه فيها .
أخذ العلم عـن أهله : 
واحرص أن تتلقى كل علم من أهله لأن في كل زمان ومكان تجد من انتصب للتدريس والدعوة من أهل العلم ، وهناك من نصب نفسه لذلك ممن ليس عنده أدنى علم ؛ولا هو من أهله ، أو أنه من المبتدئين فيه ، فاحرص إن أمكنك ذلك على أن تتلقى العلم من الأكابر ، ونعني بهم العلماء الذين أفنوا جل أوقاتهم وأعمارهم في العلم فتمرسوا بمسائله وتغلبوا على مشاكله ، وعركتهم التجارب ، فإنك ستستفيد من هؤلاء علما وعقلا وحكمة وتوجيها وتربية وأدبا . هذا هو منهج السلف ، يتلقون العلم مع الأدب ، ولذلك قيل : من تأدب ساد ومن لم يتأدب طرد عن الباب.
ولتعلم أن هذا العلم الذي تطلبه دين فنظر عمن تأخذ دينك ، فالعالم الذي تأخذ عنه يعتبر حجتك بينك وبين الله ، فانظر من تجعل حجتك بين يدي الله عز وجل.
وكما ذكرت سابقا ، أن الأصل في طلب العلم أن يكون بطريق التلقين والتلقي عن الأساتيذ ، والأخذ من أفواه الرجال ، لآمن الصحف وبطون الكتب ، وصدق من قال : من كان شيخه كتابه كان خطئه أكثر من صوابه ، فكل صنعة تحتاج إلى صانع ، فلا بد إذا لتعلمها من معلمها الحاذق .
الحفـظ وأهميتـه : الحفظ نعمة من الله تعالى أنعم بها على عباده ، والناس فيها على مراتب وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء وله فيه الحكمة البالغة ، وقد ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى ما في الحفظ والنسيان من حكم ، فاطلبه إن شئت في كتابه مفتاح دار السعادة {ج 1/ 277} فإنه نفيس . 
وكثرة الحفظ تكسبك سعة الإطلاع ، وبالحفظ تحوز العلم في صدرك فلا تكفي القراءة بلا حفظ ، ولا الحفظ بلا سعة الإطلاع . فينبغي عليك أن يكون جل همتك مصروفا إلى الحفظ والإعادة {التكرار } فلو صح صرف الزمان إلى ذلك لكان أولى غير أن البدن مطية واجهاده في السير مظنة للإنقطاع فعليك بالرفق واعطي كل ذي حق حقه ، فلا تجهد نفسك أكثر مما تطيق، ولا تترك لها اللجام لترتع حيث شاءت .
وعليك بتعاهد محفوظاتك من وقت لآخر فإن عدم التعاهد عنوان الذهاب للعلم مهما كان ، عن ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال  إنما مثل صاحب القرآن كمثل صاحب الإبل المعلقة ، إن عاهد عليها أمسكها ، وإن أطلقها   ذهبت  رواه الشيخان . 
قال الحافظ ابن عبد البر رحمه الله تعالى : وفي هذا الحديث دليل على أن من لم يتعاهد علمه ، ذهب عنه أي من كان ، لأن علمهم كان ذلك الوقت القرآن لاغير ، وإذا كان القرآن الميسر للذكر يذهب إن لم يتعاهد فما ظنك بغيره من العلوم المعهودة ، وخير العلوم ما ضبط أصله، واستذكر فرعه، وقاد إلى الله تعالى، ودل على ما يرضاه. التمهيدلابن عبدالبر{ج 14/133- 134}. 
الأمور المعينة على الحفظ : 
 -1 – تقوى الله تعالى : فإن التقوى من أعظ أسباب حفظ العلم ، قال تعالى: ﴿ واتقوا الله ويعلمكم الله ﴾ . فرأس العلم تقوى ، ومن الأمور المعينة على الحفظ :اجتناب ارتكاب المحرمات ومواقعة الأمور المحظورة ... سأل رجل الإمام مالك ابن أنس ، ياأبا عبد الله هل يصلح لهذا الحفظ شيء ؟ قال : إن كان يصلح له شيء فترك المعاصي .
وأنشد أبو طالب يحي بن علي الدسكري لبعضهم . وقيل أن هذا ينسب للشافعي 
شكوت إلى وكيع سوء حفظي فأرشدني إلى ترك المعاصي 
وقال بأن حفظ الشيء فضل وفضل الله لايدركه عاصي 
2-  -الكتابة : ومن الأمور المعينة على الحفظ الكتابة ، فإن تقييد العلم بالكتابة يساعد على حفظه وتأمينه من الضياع ، وقصرٌ لمسافة البحث عند الإحتياج لاسيما في مسائل العلم التي يكون في غير مظانها ، ومن أجل فوائده أنه عند كبر السن وضعف القوى يكون لديك مادة تستجر منها وتكتب منها بلا عناء في البحث والتقصي ، لذا فاجعل لك مذكرة لتقييد الفوائد والفرائد والأبحاث المنثورة في غير مظانها . 
وقد قيل: العلم صيد والكتابة قيده ، وقال الشاعر : قيد صيودك بالحبال الواثقة ** فمن الحماقة أن تصطاد غزالة وتتركها بين الناس طالقة . 
وقد يكون الحفظ شاقا في الأول ، ولكن مع الممارسة والتعود يسهل بإذن الله تعالى ، فإن الله جعل في هذا القلب القدرة على حفظ العلم والاتساع مع زيادته ، ولذلك قال بعض أهل العلم : كل وعاء أفرغت فيه شيئا يضيق إلا القلب فإنه كلما أفرغ فيه اتسع . وإلى هذا أشار الحديث القدسي قال الله تعالى فيه لم تسعني سمائي ولا أرضي ولكن وسعني قلب عبدي المؤمن   ولكنه حديث لا يصح .
 -3 - ومنها المدارسة والتكرار .وبالمدارسة والتكرار يسهل عليك الحفظ ، فإن الحفظ لايكون إلا مع شدة العناية وكثرة الدروس وطول المذاكرة ، والمذاكرة حياة العلم ، وقد كان بعض السلف يذاكر العلم مع جاريته المملوكة ، وبعضهم مع دابته ، وآخر مع نفسه في الخلاء ، وهكذا ، وصدق من قال القلوب تراب والعلم غرسها والمذاكرة ماؤها ، فإذا انقطع عن التراب الماء جف الغرس .
 -4 - ومنها : اختيار الزمان والمكان : يقول الخطيب البغدادي : اعلم أن للحفظ ساعات لمن أراد التحفظ أن يراعيها ، وللحفظ أماكن ينبغي للمتحفظ أن يلزمها ، فأجود الأوقات الأسحار ثم بعدها أي بعد صلاة الصبح ، وبعد القيلولة ، وبعد العصر وحفظ الليل أصلح من حفظ النهار . قيل لبعضهم بما أدركت العلم : قال : بالمصباح والجلوس إلى الصباح ، وأجود أماكن الحفظ البيوت الخالية من الزخرفة والملاهي ، وكل موضع بعيد مما يلهي وخلا القلب فيه مما يفزعه فيشغله ، أو يغلب عليه فيمته ، وليبتعد عن هذه الأماكن ، شطوط الأنهار والبحار ، وقوارع الطرق ، والأماكن الخضرة بالنباتات والأزهار ففي هذه الأماكن لابد أن يجد ما يشغله عن الحفظ .
 -5 – الاقتصاد في المأكل والملبس والنوم . وعلى طالب العلم إصلاح الغذاء واجتناب الأطعمة الرديئة فإنه يساعد على الحفظ ، وعليك بتنقية طبعك من الأخلاط المفسدة ، وأفضل طريق إليه الحجامة بشروطها وإصلاح الغذاء والاعتدال فيه، وعليه باجتناب أوقات الجوع دون أوقات الشبع، وليس بالجوع المفرط ، لأن بعض الناس لا يستطيع أن يطالع حتى المطالعة مع الجوع فكيف بالحفظ،وكذلك الشبع المفرط،وإن كان فلا بد آكل، فثلث للأكل،وثلث للماء،وثلث للنفس ، وأن لايفرط في بعض المأكولات التي تسبب البلادة ،وعليه بالغذاء الذي يسبب له الفطنة والذكاء ، وأن يقتصد في النوم ، فإن كثرة النوم تميت القلب ، وتسبب الارتخاء للجسم ، كما أن قلة النوم تسبب اختلال الأعصاب وتورث التعب والإرهاق.
 -6 – نفقة العلم والعمل بما تعلم :
إن العمل بما تعلم هي ثمرة العلم ، ونفقته زكاته ، ذكر الخطيب البغدادي في كتاب شرف أصحاب الحديث عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: هتف العلم بالعمل فإن أجابه وإلا ارتحل .
وقال الشاعر : 
وإن أوتيت فيه بطول باع وقال الناس : إنك قد سبقتا 
فلا تأمن سؤال الله فيه بتوبيخ ، علمت فهل عملتا ؟
وقال آخر : وعالم بعلمه لايعملن** فهو في النار مع عباد الوثن ، ومصداق هذا حديث النبي صلى الله عليه وسلم في الثلاثة الذين هم أول من تسعر بهم النار ، وفيهم عالم لايعمل بعلمه . والحديث في صحيح مسلم .
 -7 – تكوين مكتبة : ومنها جمع الكتب وتكوين مكتبة والنظر فيها وكثرة القراءة ، والولوع بها فإن الكتاب هو أفضل جليس وأخلص أنيس .وكذلك الأشرطة والأقراص المضغوطة سماعا وتفريغا .
فمن راعى هذه الأمور فإنه يسهل عليه الحفظ ، وينال العلم ، والله أسأل أن يوفقنا للصواب ويهدينا سواء الصراط ويجعلنا من وعاة العلم إنه سميع مجيب .
الخلاصة:
والخلاصة أن هذا البرنامج يتطلب ثلاثة مراحل ،يتفرغ الطالب فيها كلية للعلم ، لأن العلم إن أعطيته كلك أعطاك بعضه ، وإن أعطيته بعضك لم يعطك شيئا ، فليحرص الطالب على وقته ولا يصرفه إلا في حفظ متن أو صيد فائدة ، أو اقتناص شاردة ،أو تحصيل حكمة جديدة ، فلا يرى إلا منهمكا، وبالعلم شغوفا من هوما لا يلتفت إلى دنيا الناس ، مستعينا عائدا بالله من شر نفسه وشر الوسواس ،سالكا طريق الأكياس ،ليدعى بذلك في الملكوت الأعلى أنه من خير الناس .
المرحلة الأولى: يعتمد فيها الطالب على الحفظ والجمع فقط ، وتتطلب منه سنتين على الأقل،وتسمى مرحلة التأسيس ، أي يؤسس الطالب فيها نفسه على ما خزن وحفظ في ذاكرته من المتون سواء كانت منظومة أو منثورة ، ويضبط ذلك ويتعاهده ، بحيث إذا احتاجه استحضره بسهولة .
والمرحلة الثانية :وهذه المرحلة يعتمد فيها الطالب على الحفظ والقراءة والفهم والاستيعاب ، وتتطلب منه سنتين أيضا على الأقل ، وتسمى مرحلة التكوين ، يكوِّن الطالب فيها نفسه على استحضار الحجة والدليل في شروحه للمتون التي حفظها والمسائل التي فهمها و استوعبها .
والمرحلة الثالثة : وهذه المرحلة يعتمد فيها الطالب على القراءة والفهم والبحث والتحرير والحفظ إذا أمكن ،وتتطلب منه هذه المرحلة ثلاث سنوات على الأقل؛ لأن فيها مقررات طويلة ،من قراءة للشروح المتوسطة ، وجرد المطولات ، والمقارنة بين الأدلة بل إن هذه المرحلة هي العمر كله على حد الأثر الذي يقول : اطلبوا العلم من المهد إلى اللحد ، وقول الإمام أحمد مع المحبرة إلى المقبرة .
تنبيه إلى كل طالب نبيه : 
هذا هو الطريق الذي ينبغي أن يسلكه طالب العلم مع ملازمته الانضباط بآداب الطلب ، ومن أعظمها الهدي والسمت الصالح ، والتواضع في غير مذلة ، والعزة بالنفس في غير تكبر ، مترفعا عن سفاسف الأمور وسيء الأخلاق ،بشوشا طموحا يُرى على وجهه بشاشة العلم ونوره ،وليتيقن أن هذا الطريق شاق، وأن العلم بالله وبدينه ونبيه ثقيل على النفوس ، إلا من تجرع حلاوته ،فليصبر وليحتسب كل لحظة في ذلك في سبيل الله ، لإن الإمامة في الدين لاتنال إلا بالصبر واليقين،كما قال سبحانه تعالى : ﴿ وجعلنا منهم أئمة يهدون بأمرنا لما صبروا وكانوا بآيتنا يوقنون ﴾.
ومن الأمور التي ينبغي أن لا يلتفت إليها الطالب بل يجتنبها كلية [ القيل والقال ] علم البطالين من العجائز والنساء .. وغيرهم الذين أعجزتهم سُنن العلم أن يحفظوها فلجئوا إلى علم الجرح .. ليدافعوا به عن حياض السنة ويحفظوا به بيضة الأمة – زعموا – والأمر ليس كذلك لأن هذا مذهب النفوس المريضة بشهوة التعالم؛ والغيبة؛ والنميمة ، وحب الظهور والعجب والغرور والتكبر على أهل العلم ، أما علم الجرح والتعديل الذي اصطلح عليه أهل السنة والحديث أتباع السلف الصالح فهو من أجل العلوم وأعظمها لحفظ السنة من التبديل والتحريف ، والزيادة والتكييف ، وكذلك حفظ هذا الدين من البدع والمحدثات والخرافات ، فحاشاه أن يكون بهذه الطريقة الفاسدة والمفسدة ، وحاشاه أن يتولاه من لم يتسلح بسلاح العلم ، والعدل والورع ، فهؤلاء الذين تقلدوه لم يسلكوا فيه سبيل أهل العلم ، من أخذ العلم على الطريقة التي ذكرت والتي تتمثل في تلك المراحل ، ذلك أن أهل العلم من السلف الصالح كانوا يأخذون العلم من أهله الأثبات الثقات بالتدرج ، ويبدءون فيه بالأهم فالأهم ، حتى يصلوا إلا هذا العلم ،ثم يوظفوه بحكمة وأدب ، تكون أدعى للقبول ،ويرضاها المخالف قبل المؤالف .
أما أخذه بهذه الطريقة التي نراها ، حيث يُلقن الطالب أول ما يلقن علم الجرح والتعديل - استغفر الله- بل علم الجرح دون التعديل ، فهذا والله ضرب من الفساد والفتنة في هذه الأمة ، وهو خطر على هذا الطويلب كما هو خطر على هذه الأمة ،لأنه يسبب فوضى عارمة ، وفتنة عمياء ظالمة ، كما يسبب الصد عن طلب العلم ، وقبول الحق من أهله ،وفقدان الثقة بهم ، وعلاوة على ذلك يمرض القلوب ويحدث الشقاق والافتراق ، ويمزق وحدة أهل السنة والجماعة ،وينتج عنه الولاء والبراء على الحزبية والرموز الطائفية المميعة التي كنا نعيبها على الفرق والحزبيين ، فقد حث الإسلام أهله على الاعتصام بالكتاب والسنة على ما كان عليه النبي صلى الله عليه وسلم وصحابته الكرام، كما حثهم على طلب علم ذلك بفهم سلف الأمة حتى يتبين لهم سبيل المؤمنين من سبيل المجرمين .
أيها الطلاب ، اتقوا الله سبحانه وأتوا البيوت من أبوابها ، وتدرجوا في سلم التعلم ، ولا تتسرعوا التصدر فيه ، وامسكوا عن القول فيه بغير علم ، فكما أنكم تعلمتم وتتعلمون العلوم الدنيوية بالتدرج في المدارس النظامية ولا تجيزون لأنفسكم الخوض في علم المرحلة التي لم تنتقلوا إليها بعد ، لأنكم قاصرون عن العلم فيها ،فكذلك ينبغي عليكم أن تفعلوا ذلك بعلم الشرع الذي هو أولى وأهم لأن الله حذركم من الوقوع في ذلك ، فقال :{{ ولا تقف ما ليس لك به علم ..}}فلا تجيزوا لها أن تتجاوز حدود ما يمكن أن تحمله من علم يناسب مستواها ، فذلك يكون وبالا عليها إما بالسقوط والانتكاس ، وإما بالخبط والخلط ،حيث يصبح الطالب آلة يفسد أكثر مما يصلح .
فلا تسمحوا لأنفسكم أن تخوض فيما لا علم لها به ، وقفوا عند قال الله تعالى : ﴿ ولا تقف ما ليس لك به علم إن السمع والبصر والفؤاد كل أولئك كان عنه مسؤولا ﴾.فعلى هذا فلتكونوا أو دعوا القوس لباريها .
وأخيرا : أخي الطالب ستجد في آخره هذه المذكرة برنامجا مفصلا لكل مرحلة من تلك المراحل وما يناسبها من العلوم ، وهو محض اجتهاد أدركت عليه مشايخنا ،الذين أخذناه عنهم ، ولعله رُعي فيه مكان دون آخر ، وقد قمت أنا بتغيير بعض مقرراته لتناسب مع البلد الذي نحن فيه ، وهو قابل أيضا للتغيير حسب ما تقتضيه المصلحة والحاجة في هذا البلد وفي غيره والله أعلم .
اتقوا الله حق التقوى ، واعلموا أن أجسادكم على النار لاتقوى ، واسألوا الله أن يهدينا جميعا للطريق الأقوام والأقوى ، وأن يسدد خطانا لما فيه خير البلاد والعباد ، ويسدد خطانا ويثبتها على منهج السلف الصالح كتابا وسنة ، علما وعملا ، إنه ولي ذلك والقادر عليه .وصلى اللهم وسلم على المبعوث رحمة للعالمين وعلى آله وصحبه وأتباعه بحق من المؤنات والمؤنين إلى يوم الدين .
وآخر دعوانا الحمد لله رب العالمين .
وكتب :
محب العلم والإنصاف *** على طريقة صالح الأسلاف 
أبو بكر يوسف لعويسي .
جيجل في : 21/07 /1417هـ


البرنامج الناجع لتلقي العلم الشرعي النافع وهو على ثلاث مراحل كل مرحلة تحتاج إلى سنتين حتى ثلاث سنوات .
المرحلة الأولى : مرحلة التأسيس
القرآن وعلومه
حفظ جزء تبارك مع (ج4و3 )من تفسير السعدي أو الجلالين
أحكام التجويد لمحمد معبد
حفظ المنظومة الجزرية أو تحفة الأطفال .
السنة وعلومها
حفظ الأربعين نووية
حفظ البيقونية مع شرحها للشيخ العثيمين .
شرح الأربعين نووية النووي أو ابن دقيق العيد
التوحيد(( العقيدة))
حفظ نظم مقدمة ابن أبي زيد القيرواني
تبسيط العقائد الإسلامية لابن باديس
شرح الأصول الثلاثة للشيخ العثيمين
أصول الفقه
حفظ الورقات للجويني أو نظمها العمريطي
إمتاع العقول بروضة الأصول لشيبة الحمد
الأصول من علم الأصول للشيخ العثيمين
الفقه
حفظ التعريفات اللغوية والاصطلاحية لعلي هندي
حفظ العشماوية أو الدرر البهية 
قراءة متن الرسالة لابن أبي زيد القيرواني مع شرحها
السيرة النبوية
مختصر السيرة لمحمد بن عبد الوهاب
الرحيق المختوم للمباركفوري
مختصر الشمائل المحمدية للترمذي تحقيق الألباني .
نحو بلاغة
حفظ متن الأجرومية
شرحها التحفة السنية محي الدين عبد الحميد
البلاغة الواضحة لعلي الجارم
مطالعة
روضة العقلاء وتزهة الفضلاء
روضة العقلاء وتزهة الفضلاء
رسائل صغيرة في المنهج السلفي
المرحلة الثانية : مرحلة التكوين .
القرآن وعلومه
حفظ ربع يـس مع (ج2و1)من تفسير السعدي
حق التلاوة
مقدمة في أصول التفسير ابن تيمية أو مباحث لمناع القطان
السنة وعلومها
حفظ حديث من كل باب من عمدة الأحكام
تيسير العلام بشرح عمدة الأحكام للبسام
نخبة الفكر وشرحها لابن حجر .
التوحيد(( العقيدة))
حفظ كتاب التوحيد مع شرحه فتح المجيد
العقيدة الواسطية شرح الفوزان
عقيدة أهل الحديث للصابوني
أصول الفقه
تاريخ التشريع الإسلامي لعمر الأشقر
مذكرة في أصول الفقه الشنقيطي
روضة الناظر لابن قدامة
الفقه
الروضة الندية صديق حسن خان
الروضة الندية صديق حسن خان
فقه السنة سيد سابق مع تمام المنة للألباني
السيرة النبوية والتاريخ
تاريخ الخلفاء للسيوطي
صحيح السيرة لأكرم ضياء العمري
صحيح القصص النبوي محمد جميل زينو
نحو بلاغة
حفظ 250 بيت من ألفية ابن مالك
شرح ابن عقيل على الألفية الجزء الأول
شرح ابن عقيل على الألفية باقي الجزء الأول
المطالعة
شرح حلية طالب العلم للشيخ العثيمين
كتب في المنهج السلفي
المرحلة الثالثة : مرحلة التأهيل .
القرآن وعلومه
حفظ نصف الأخير من القرآن الكريم
مناهل العرفان للزرقاني أو الإتقان للسيوطي
تفسير ابن كثير معه تفسير آيات الأحكام صديق خان
السنة وعلومها
حفظ حديث من كل باب من بلوغ المرام
سبل السلام للصنعاني نيل الأوطار للشوكاني
تدريب الراوي للسيوطي
التوحيد(( العقيدة))
الحموية لشيخ الإسلام ابن تيمية
العقيدة الطحاوية للطحاوي أو معارج القبول للحكمي
الملل والنحل لابن حزم أو الفرق بين الفرق للبغدادي
أصول الفقه
إعلام الموقعين لابن القيم الجوزية
قراءة في إعلام الموقعين لابن القيم
الاعتصام للشاطبي
الفقه
باقي فقه السنة سيد سابق مع تمام المنة للألباني
فقه مقارن بداية المجتهد ج1
فقه مقارن بداية المجتهدج2
السيرة النبوية والتاريخ
التاريخ الإسلامي محمود شاكر
التاريخ الإسلامي محمود شاكر
قراءة من سير أعلام النبلاء للذهبي .
نحو بلاغة
حفظ 250 بيت من ألفية ابن مالك الباقية
شرح ابن عقيل على الفية ابن مالك الجزء الثاني
كتاب علم العروض .
فرائض 
الرائض في علم الفرائض 
الرائض في علم الفرائض
الرائض في علم الفرائض
البرنامج الناجع
لطلب العلم الشرعي النافع

وضعه :
أبو بكر يوسف لعويسي 



	
	Page 1
	

	
	
	



