
-رحمه ال تعالى-   الشيخ عبد الحميد بن باديس   مقالت ورسائل

بتحقيق وتعليق  الشيخ أبي عبد المعز محمد علي فركوس –حفظه ال-

«التصفيف التاسع عشر»
001 عقيدة الثبات والت�نـز�يه

 

الث&ام�ن( و)الث&ل!ث$ون!:
ــي  ن(ث2ب�ت( ل!ه( ت)ع)ال!ى م)ا أ!ث2ب)ت)ه( ل�ن)ف2س�ه�، ع)ل!ى ل�س)ان� ر)س(ول�ه�، م�ن. ذ!ات�ه� و)ص�ف!ات�ه�، و)أ!س.م)ائ�ه�، و)أ!ف2ع)ال�ه�، و)ن)ن.ت)ه�

ــو.ل�ه�)١(ع�ن.د) ذ!ل�ك) و)ل! ن)ز�يد( ع)ل!ي.ه�، و)ن(ن)زIه(ه( ف�ي ذ!ل�ك) ع)ن. م(م)اث!ل!ة� أ!و. م(ش)اب)ه)ة� ش)ي.ءB م�ن. م)خ.ل$وق!ات�ه�  ، ل�ق!
 ، و)ل�ح)د�يث�)٣(، ﴿ت)ع.ل!م( م)ا ف�ي ن)ف2س�ي و)ل! أ!ع.ل!م( م)ا ف�ي ن)ف2س�ك)﴾)٢(ت)ع)ال!ى: ﴿و)ي(ح)ذSر(ك$م( الO ن)ف2س)ه(﴾

Zع)ل!ي.ه� و)آل�ه� و)س)ل&م) ع)ش)ر)ة[، م�ن.ه(م. خ(ب)ي.ب Oع)ن.ه( ق!ال!: «ب)ع)ث! ر)س(ول$ ال� ص)ل&ى ال Oأ!ب�ي ه(ر)ي.ر)ة! ر)ض�ي) ال 
aار�ي(ن.صcال)ف!ل!م�ا خ)ر)ج(وا م�ن) ال!ر)م� ل�ي)ق2ت(ل$وه( ق!ال!:)٤ ،

و)ل!س.ت( أ$ب)ال�ي ح�ي) أ$ق2ت)ل$ م(س.ل�مkا *** ع)ل!ى أ!يI ج)ن.بB ك!ان! ف�ي ال� م)ص.ر)ع�ي
)٦( و)إ�ن2 ي)ش)أ2 *** ي(ب)ار�ك( ع)ل!ى أ!و.ص)ال� ش)ل2وB م(م)ز�ع�)٥(و)ذ!ل�ك) ف�ي ذ!ات� ال�ل!ه�

 ف!ل!م�ا ق$ت�ل! ه(و) و)أ!ص.ح)اب(ه( أ!خ.ب)ر) الن�ب�يa ص)ل&ى الO ع)ل!uه� و)آل�ه� و)س)ل&م) أ!ص.ح)اب)ه( خ)ب)ر)ه(م. ي)و.م) أ$ص�يب(وا» ر)و)اه(
a٧(الب(خ)ار�ي(Oــم)اء ــه( الcس. ــد.ع(وا2 ف!ل! ــا ت)  ، و)ل�ق!و.ل�ه� ت)ع)ال!ى: ﴿ق$ل� اد.ع(وا2 الc أ!و� اد.ع(وا2 الر�ح.م)ن) أ!يwا م�

 ، ﴿ال&ذ�ي خ)ل!ق) ف!س)و�ى، و)ال&ذ�ي ق!د�ر) ف!ه)د)ى،)٩(، ﴿و)ل� الcس.م)اءO ال$س.ن)ى ف!اد.ع(وه( ب�ه)ا﴾)٨(ال$س.ن)ى﴾

javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_9')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_8')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_7')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_6')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_5')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_4')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_3')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_2')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_1')


 ، ﴿و)ي)ع.ب(د(ون! م�ن د(ون� ال�)١١(، ﴿ف!ع�ال� ل�م)ا ي(ر�يد(﴾)١٠(و)ال&ذ�ي أ!خ.ر)ج) ال!ر.ع)ى، ف!ج)ع)ل!ه( غ$ث!اء{ أ!ح.و)ى﴾
cم.ث!ال! إ�ن& الcر.ض� ش)ي.ئ[ا و)ل! ي)س.ت)ط�يع(ون!، ف!ل! ت)ض.ر�ب(وا2 ل� الcو)ات� و)ال(الس�م (نIم. ر�ز.ق[ا م)ل!ه )م)ا ل! ي)م.ل�ك 

ــا ل!)١٢(ي)ع.ل!م( و)أ!نت(م. ل! ت)ع.ل!م(ون!﴾ ــ م) ــى ال�  ، ﴿إ�ن�م)ا ي)أ2م(ر(ك$م. ب�السaوء� و)الف!ح.ش)اء� و)أ!ن ت)ق$ول$وا2 ع)ل!
.)١٤(، ﴿ل!ي.س) ك!م�ث2ل�ه� ش)ي.ء� و)ه(و) الس�م�يع( الب)ص�ي(﴾)١٣(ت)ع.ل!م(ون!﴾

 فإن& من أجلS أبواب التوحيد وأعظم�ها قدرkا توحيد( الساء والصفات، لرتباطه بال عز� وجل& ف ذاته وأسائه وصفاته، إذ كمــال الــذات  -١
 بأسائها السن وصفاتا العليا، وقد وصف ال تعال نفس)ه ف كتابه العزيز وعلى لسان نبيIه الكري صلى ال عليه وآله وسلم بأكمل الوصاف
 كما يليق ب)لل عظمته سبحانه، ليعرIف العبد) بربIه، حت إذا ع)ر)فه وح�ده وأن�س به، واستحى من قربه، وعبد)ه كأنه يراه، لذلك كان أنفع العلوم
 علم التوحيد ومنه علم الساء والصفات؛ لن& «شرف العلم بشرف العلوم، والباري أشرف العلومات، فــالعلم بأســائه أشــرف العلــوم».

ــدام(،2/804[«أحكام القرآن» لبن العرب: (  )]، غي أن& توحيد الساء والصفات - مع شرفه وعظيم قدره - قد زل&ت ف معظم أبوابه الق
Bوتأويل Bالذين غ!ل!و.ا ف الثبات حت شب�هوا صفات�ه بصفات خلقه، وإل أهل تعطيل ،Bوتثيل Bوض)ل&ت فيها الفهام(، وافترق الناس فيها إل أهل تشبيه 
 الذين غ!ل!وا ف التنيه حت س)ل!بوا ل صفات� كماله سبحانه، ظنwا منهم أن& إثبات الصفات يستلزم التشبيه)، وهدى الO أهل! السaن�ة والماعة م�ــن

- تنيهZ بل تعطيلB.2- إثباتZ بل تشبيهB، 1سلف هذه الOم�ة، وس)د�د ف!هم)هم ف العتقاد السليم القائم على أصلي راسخي: 
 فكان مذهب أهل السaن�ة والماعة بريئ[ا من التشبيه والتعطيل، فل ينفون ما أثبته الO لنفسه، ول يثبتون ما نفاه الO عن نفسه، ول يرIفون الك!ل�م)

 ):6/515عن مواضعه، ول يلحدون ف أساء ال وآياته، ول يثلون صفات�ه بصفات خلقه، قال ابن تيمية – رحه ال – ف «مموع الفتاوى» (
ــوله، ــه رس  «وجاع القول ف إثبات الصفات هو القول با كان عليه سلف الOم�ة وأئم�تها وهو أن يوصف الO با وصف به نفس)ه وبا وصفه ب
 وي(صان ذلك عن التحريف والتمثيل والتكييف والتعطيل؛ فإن& الc ليس كمثله شيء� ل ف ذاته ول ف صفاته ول ف أفعاله، فمن نفى صفات�ه كان
ــا بل kوتنيه Bــبيه  معطSل[. ومن م)ث&ل صفاته بصفات ملوقاته كان مثSل[، والواجب إثبات الصفات ونفي ماثلتها لصفات الخلوقات، إثباتkا بل تش

 ] رد¼ على العطSلة، فالمثSل يعبــد11 [الشورى: ﴿و)ه(و) الس�م�يع( الب)ص�ي(﴾، فهذا رد¼ على المثSلة، ﴿ل!ي.س) ك!م�ث2ل�ه� ش)ي.ء�﴾تعطيلB، كما قال تعال: 
صنمkا والعطSل يعبد عدمkا».

 قلت(: ولذا فصفات ال� تعال ت(ثب)ت( على وجه التفصيل كإثبات السمع والبصر وسائر الصفات، وت(نفى - على وجه الجال - الصفات( النفي½ة
 ]، فأهل السaن�ة ل يتجــاوزون النصــوص الشــرعية، بــل11 [الشورى: ﴿ل!ي.س) ك!م�ث2ل�ه� ش)ي.ء�﴾الت يتن¿ه ال عنها كنفي الثلية ف قوله تعال: 

 يعتصمون باللفاظ الشرعية الواردة ف باب الساء والصفات نفيkا وإثباتkا، ويتوق&فون فيما ل يصرIح الكتاب والسaنة بنفيه ول إثبــاته كــالع)ر)ض
والسم والوهر بناء{ على هذا الصل العظيم.

ــد» [ ــك ف «التمهي  ]7/145هذا، وقد أجع أهل السaن�ة والماعة قاطبة[ على هذا العتقد السليم، ونقل ابن عبد الب - رحه ال – عنهم ذل
 بقوله: «أهل السaنة ممعون على القرار بالصفات الواردة كلها ف القرآن والسaن�ة واليان با، وحلها على القيقة ل على الــاز، إل& أنــم ل

يكيIفون شيئ[ا من ذلك، ول ي)حدaون فيه صفة مدودة».
ولهل السaن�ة والماعة قواعد م(ثلى ف باب الساء والصفات دل&ت عليها النصوص الشرعية منها:

 صفات ال تعال توقيفية، فل ي(ثبت منها إل& ما أثبته ال لنفسه، أو ما أثبته له رسوله صلى ال عليه وآله وسلم، من غي تريف ول تعطيل ول- 
ــدIه ل  تكييف ول تثيل، ول ينفى عن ال تعال إل& ما نفاه عن نفسه، أو نفاه عنه رسوله صلى ال عليه وآله وسلم، مع اعتقاد� ثبوت� كمال� ض�

تعال.
كلÎ صفةB ث!ب)ت)ت. بالنقل الصحيح وافقت العقل! الصريح) ول ب(د�.- 

javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_14')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_13')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_12')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_11')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_10')


كلÎ اسم ثبت ل تعال فهو متضمIنZ لصفةB ول عكس.- 
إن& النفي ليس فيه كمال ول مدح إل& إذا تضم�ن إثباتkا.- 
الصفة إذا كانت منقسمة إل كمال ونقص ل تدخل بطلقها ف أسائه وصفاته، بل يطلق عليه منها كمالا.- 
 صفات( ال تعال ذاتية� وفعلية�، فالصفات( الذاتية$ ل تنفكa عن الذات ول تتعل&ق با مشيئته وقدرته، والصفات الفعلية تتعل&ق با مشيئته وقدرته،- 

وأفعاله ل منتهى لا.
 القول$ ف الصفات كالقول ف الذات، والقول$ ف بعضها كالقول ف البعض الخر، فالكلم ف الصفات فرع عن الكلم ف الذات، وج)ح.د(- 

الساء والصفات إنكارZ للذات.
 والصنIف - رحه ال – قر�ر منهج) السلف ف باب الساء والصفات فبي�ن وجوب اليان با أثبته الO لنفسه ف كتابه؛ لنه ل أحد) أعلم مـن ال

ــوله140 [البقرة: ﴿أ!أ!ن.ت(م. أ!ع.ل!م( أ!م� الO﴾بال:   ]، ووجوب اليان با أثبته رسوله صلى ال عليه وآله وسلم؛ لنه ل ملوق أعلم بالقه من رس
ــبيه4B-3 [النجم: ﴿و)م)ا ي)ن.ط�ق( ع)ن� ال!و)ى إ�ن2 ه(و) إ�ل& و)ح.يZ ي(وح)ى﴾صلى ال عليه وآله وسلم الذي قال ال ف حقSه:   ]، من غي تكييفB ول تش

 ول تثيلB، وتنيه ال تعال عن النقائص والعيوب تنيهkا ل يفضي إل التعطيل بتأويل العان أو تريف اللفاظ عن مدلولا بدعوى التنيه، ونفي
 كلS ما نفاه الO عن نفسه ف كتابه أو نفاه رسوله مع اعتقاد ثبوت كمال ضدIه ل تعال، فنفي الوت عنه يتضم�ن كمال حياته، ونفي الظلم عنـه

يتضم�ن كمال عدله، ونفي النوم يتضم�ن كمال ق!يaوميته، وعلى هذا فكلÎ نفي عن ال يتضم�ن إثبات) ض�دI النفيI من الكمال واللل.
 فكان منهج السلف الامع بي احترام النصوص واليان با م(ؤس�سkا على إثبات الكمال بلف منهج اللف فمذهبهم مؤس�سZ على نفي الكمال
 أو نفي بعضه مع العتراض على النصوص وسوء الظنI با إذ ظاهرها  عندهم  التشبيه فن)ف!و.ا وأو�لوا، ول شك� أن& السلف  رحهم ال  أعلم بــال
 وصفاته من ال!ل!ف؛ لن& قدوتم رسول ال صلى ال عليه وآله وسلم وأصحابه الكرام، ول يفى أن& النب صلى ال عليه وآله وسلم كان أعلم
ــادتم ــى إف  الناس� بربIه، فمن المتنع أن يكون خواصa رسول ال صلى ال عليه وآله وسلم وأصحاب(ه مع حرص�ه صلى ال عليه وآله وسلم عل
ــوال  وتعليمهم أجهل! بال وصفاته م�ن جاء من بعدهم من ال!ل!ف الذين اتذوا مصدر) التلقي العقول! الدمية! والقاييس) اليونانية! الوثنية!!! فإن& أح

السلف وجهادهم وحرصهم على نقل الشريعة صافية[ من الدران والشوائب، ومانبتهم للبدع تنع قولم بغي الق.
ــل73ونقل مم�د الصال رمضان تلميذ الشيخ عبد الميد بن باديس ف «تعليقه على العقائد» (  ) أن& المام ابن باديس كان وقت الدرس يتث

بالبيتي التاليي:
«ف!ن)ح.ن( م)ع.ش)ر) ف!ر�يق� السaن�ة� *** الس�ال�ك�ي) ف�ي ط!ر�يق� ال!ن�ة�
«Bو)ل! ت)ش.ب�يه Bن)ق$ول$ ب�ال�ث2ب)ات� و)الت�ن.ز�يه� *** م�ن. غ!ي.ر� ت)ع.ط�يل

 وزاد عليها م(ع)لSق[ا فقال: «العطSلون: هم الذين ينفون الصفات� اللية، والشبIهون: هم الذين يشبIهونا بصفات الخلوقي، وكلها ف ضلل، أم�ا
السaنIيون: فهم الذين يثبتونا له تعال، وينSهونا عن التشبيه بالخلوقات.

 والتعطيل: تعطيل$ اللفظ عن دللة معناه القيقي أو الروج به إل معنkى آخر، والتشبيه: تشبيه ال بخلوقاته. فنحن نثبت ل ما أثبته ال لنفسـه
ــت أن بي ــان يثب  من أقوالB أو أفعالB أو صفاتB، ول نشبIهه ف شيءB من ذلك بالخلوقات، ول غرابة! ف إثبات شيءB مع عدم تكييفه ف النس

جنبيه نفسkا ولكن ل يستطيع تكييفها كذلك نثبت صفات ال بل كيف».
) من سورة آل عمران.30 و28آية: (- ٢
) من سورة الائدة.116آية (- ٣

 استدل& الصنIف  رحه ال  على القاعدة الول من عقيدة الثبات والتنيه بالنصوص الشرعية على الذات والساء والصفات الذاتية والفعليــة،
وسيأت الزيد من النصوص الشرعية ف القواعد اللحقة.

 واللحظ أن& الصنIف  رحه ال  أثبت النفس ل تعال، ومراده بالنفس هي ذاته اللية القدسة، ول يقصد بذلك ذاتkا منفكة[ عن الصفات ول صفة
ــه14/196ذاتB كما قاله بعض الناس، وإنا هي نفس الوصوف وحقيقته، قال ابن تيمية  رحه ال  ف «مموع الفتاوى» (  ): «ونفسه: هي ذات



 ﴿ت)ع.ل!م( م)ا): «وي(راد بنفس الشيء ذات(ه وعين(ه، كما ي(قال: رأيت زيدkا نفس)ه وعين)ه، وقد قال تعال : 9/292القدسة»، وقال ف موضع آخر منه (
 ﴿و)ي(ح)ذSر(ك$م( الO]، وقال تعال: 54 [النعام: ﴿ك!ت)ب) ر)بaك$م. ع)ل!ى ن)ف2س�ه� الر�ح.م)ة!﴾]، وقال : 116 [الائدة: ف�ي ن)ف2س�ي و)ل! أ!ع.ل!م( م)ا ف�ي ن)ف2س�ك)﴾

ــ28 [آل عمران: ن)ف2س)ه(﴾  ]، وف الديث الصحيح أنه قال لم الؤمني: «ل!ق!د. ق$ل2ت( ب)ع.د)ك� أ!ر.ب)ع) ك!ل�م)اتB ل!و. و(ز�ن& ب�م)ا ق$ل2ت�يه� ل!و)ز)ن)ت.ه(ن�: س(ب.ح)ان! ال�
ــاب ف5/556ع)د)د) خ)ل2ق�ه�، س(ب.ح)ان! ال� ز�ن)ة! ع)ر.ش�ه�، س(ب.ح)ان! ال� ر�ض)ا ن)ف2س�ه�، س(ب.ح)ان! ال� م�د)اد) ك!ل�م)ات�ه�». [أخرجه الترمذي ف «الدعوات» (  )، ب

 )،2/1251) باب نوع آخر من عدد التسبيح، وابن ماجه ف «الدب» (3/77دعاء النب صلى ال عليه وآله وسلم، والنسائي ف «السهو» (
 )،3555باب فضل التسبيح، من حديث ابن عباس عن جويرية رضي ال عنها، والديث صح�حه اللبان ف «صــحيح الترمــذي» برقــم (

 )]، وف الديث اللي الصحيح عن النب صلى ال عليه وآله وسلم: «ي)ق$ول$ الO ت)ع)ال!ى: أ!ن)ا ع�ن.د) ظ!نI ع)ب.د�ي3808و«صحيح ابن ماجه» برقم (
ــاري ف ــم.». [أخرجــه البخ ــرB م�ن.ه(  ب�ي و)أ!ن)ا م)ع)ه( ح�ي) ي)ذ2ك$ر(ن�ي، إ�ن2 ذ!ك!ر)ن�ي ف�ي ن)ف2س�ه� ذ!ك!ر.ت(ه( ف�ي ن)ف2س�ي و)إ�ن2 ذ!ك!ر)ن�ي ف�ي م)لB ذ!ك!ر.ت(ه( ف�ي م)لB خ)ي.

 ) باب17/2، وأخرجه مسلم ف «الذكر والدعاء والتوبة والستغفار» (﴿و)ي(ح)ذSر(ك$م( الO ن)ف2س)ه(﴾)، باب قول ال تعال: 13/384«التوحيد» (
ــي  الث على ذكر ال تعال، من حديث أب هريرة رضي ال عنه]. فهذه الواضع الراد بلفظ النفس فيها عند جهور العلماء: ال نفسه الت ه
 ذاته التصفة بصفاته ليس الراد با ذاتkا منفكة عن الصفات ول الراد با صفة للذات، وطائفة من الناس يعلونا من باب الصفات كمــا يظــن½

طائفة أنا الذات الر½دة عن الصفات وكل القولي خطأ».
 هو الصحاب خ(ب)ي.ب( بن( ع)د�يI بن� عامر النصاري، شهد أ$ح(دkا، واستشهد ف عهد النب ص)ل&ى الO عليه وآله وسلم، وهــو أول م)ــن س)ــن�- ٤

ــم، ــرخوا عليه  الركعتي عند القتل، وكان فيمن بعثه النب صلى ال عليه وآله وسلم مع بن ليان، فلما صاروا بالرجيع غدروا بم، واستص
وقتلوا فيهم، وأسروا خبيبkا وباعوه بكة، فقتلوه بن قتل النب صلى ال عليه وآله وسلم من قومهم، وصلبوه بالتنعيم.

ــابة»1/246) ، «سي أعلم النبلء» للذهب: (2/104)، «أسد الغابة» لبن الثي: (1/440انظر: «الستيعاب» لبن عبد الب: (  )، «الص
).1/418لبن حجر: (

ــذات13/381 قال الافظ ابن حجر -رحه ال- ف «الفتح» (-٥  ): «قال عياض: ذات الشيء نفسه وحقيقته، وقد استعمل أهل الكلم ال
 باللف واللم، وغلطهم أكثر النحاة، وجوزه بعضهم؛ لنا ترد بعن النفس وحقيقة الشيء، وجاء ف الشعر لكنه شاذ، واستعمال البخاري لا

دال على ما تقدم من أن& الراد با نفس الشيء على طريقة التكلSمي ف حقI ال تعال، ففرق بي النعوت والذات».
 قلت(: وإضافة لفظة «الذات» إل ال تعال يصحa إذا كان بعن نفس الوصوف بصفات الكمال الت ل نقص فيها وحقيقتــه، ل أن «الــذات»
 صفة له ول ذاتkا مر�دة عن الصفات، ول صفات مر�دة عن الذات، إذ ل يكن وجود الذات إل& با به تصي ذاتkا من الصفات، ول يكن وجود

)].206، 6/142)، (338، 5/330الصفات إل& با به تصي صفات من الذات. [انظر: «مموع الفتاوى» لبن تيمية: (
ــة:7/384 «أوصال ش�لو مزع» قال ابن حجر –رحه ال- ف «الفتح» (-٦ ــر العجم  ): «الوصال جع وصل: وهو العضو، والشلو بكس

السد، وقد يطلق على العضو، ولكن الراد به هنا السد، والمزع بالزاي ث& الهملة: القطع، ومعن الكلم أعضاء جسد يقطع».
ــازي» (6/165 أخرجه البخاري ف «الهاد» (-٧ ــل، وف «الغ ــد القت ) باب هل يستأسر الرجل؟ ومن ل يستأسر، ومن ركع ركعتي عن

 ) باب مـا يـذكر ف الـذات13/381) باب غزوة الرجيع ورعل وذكوان، وف «التوحيد» (7/378) باب فضل من يشهد بدرkا (7/308
والنعوت وأسامي ال تعال، من حديث أب هريرة رضي ال عنه.

) من سورة السراء.110 آية (-٨
) من سورة العراف.180 آية (-٩

ــفات  استدل الصنف باليتي أن& أساء ال السن أعلم وأوصاف دال&ة على صفات كماله سبحانه، وأن& النهج هو عي النهج ف الذات والص
وهو عقيدة السلف ف الثبات والتنيه، علمkا أن& اليان بالسم  عند أهل السaنة والماعة- ل يتم إل بأركان ثلثة:

 - الركن الول: اليان بالسم، يتضم�ن: إثبات السم حقيقة أو�ل[، فأساء ال وصفاته تطلق على ال حقيقة ل مازkا خلف[ا للمتكلSمي، قال ابن
 ): «وقد اتفق أهل الثبات على أن& ال حي حقيقة، عليم حقيقة، قدير حقيقة، سيع حقيقة، بصي5/196تيمية  رحه ال  ف «مموع الفتاوى» (



ــا، kــا ونفي kا، وذلك بالعتصام بالقاعدة العامة ف الصفات الت ذكرها الصنف  رحه ال- إثباتkحقيقة»، وتنيه ال تعال عن ماثلة الخلوقي ثاني 
ــم�يwا﴾]، وقوله تعال: 11 [الشورى: ﴿ل!ي.س) ك!م�ث2ل�ه� ش)ي.ء� و)ه(و) الس�م�يع( الب)ص�ي(﴾لقوله تعال:   ]، فالســاء تتفــق65 [مري: ﴿ه)ل2 ت)ع.ل!م( ل!ه( س)

 وتتماثل ول يعن تاثلها تاثل السميات، وإنا تتلف باختلف الضافة والتخصيص، فما أضيف إل ال فل يدخل ف معناه الخلوق، بــل هــو
 خاص¼ بال تعال، وما أ$ضيف إل الخلوق فل يدخل ف معناه الالق، بل هو خاص¼ بالخلوق، فالقدر الذي تتفق فيه الساء هــو عنــد الطلق
ــة ف ــن وغاي  فقط ول يعن اتفاق السميات عند الضافة والتخصيص، واليان بأن& أساء ال حسن ثالث[ا، وأنا متضم�نة لصفات بالغة ف الس
ــار  الكمال، ل نقص فيها بوجه من الوجوه ل احتمال[ ول تقديرkا، ويكون السن ف أساء ال تعال إم�ا باعتبار كلS اسمB على انفراده، أو باعتب

ــن)ى﴾ضمه إل غيه، فيجمع ف السم إذا ضم إل غيه حسنkا على حسن وكمال[ فوق كمال، لقوله تعال:  ــراف:﴿و)ل� الcس.م)اءO ال$س.   [الع
180.[

الركن الثان: اليان با دل& عليه السم من معن، ويتضمن: -
 أول: اليان بأن& لكل اسمB من أسائه السن له من جهة اللفظ معن معلوم يصه غي السم الخر، وهو غي معلوم من جهة القيقة والكيفية -

ــال: 27بإجاع السلف. [انظر: «ذم التأويل» لبن قدامة: ( ــه�)]، أي: قطع الطمع عن إدراك القيقة والكيفية، لقوله تع ــون! ب�  ﴿و)ل ي(ح�يط$
]، والعلوم أن& السلف يفوضون علم القائق والكيفيات ف الصفات إل ال تعال، مع إثبات اللفظ والعن ل تعال.110 [طه: ع�ل2مkا﴾

 ثانيkا: اليان بأن& أساء ال تعال أعلم باعتبار دللتها على الذات، وليس معن السم هو الذات فقط، وهي أوصاف باعتبار ما دل&ت عليه من -
 العان، فالساء مترادفة من حيث الذات فتتفق جيعkا ف دللتها على مسمwى واحد وهو ذات ال القدسة، وهي متباينة من جهة الصفات لدللة
ــة  كلS واحدB منها على معناه الاص½، فمعن الالق غي معن الرزاق، والرحيم غي العزيز، والعزيز غي الكيم، والكيم غي الغفور، وهي دال
ــن إل  جيعkا على صفات الكمال الطلق الذي ل يعتريه نقص ول عيب بأي وجه من الوجوه، لذلك كانت أساء ال حسن، أي: بالغة ف الس
 غاية، ل حسنة، وال سبحانه موصوفZ بصفات الكمال الطلق، فلو تر�دت الساء السن عن العان والوصاف لكانت أعلمkا مضة جامدة ل
 تدلÎ على معن، ول!ن.ت)ف!ى الفرق بي اسم وآخر، ولا ع�يب على أهل الشرك إقرارهم ببعض الساء كالالق والرزاق وإنكارهم اســم الرحــن،

 ﴿و)ل� الcس.م)اء ال2ح(س.ن)ى ف!اد.ع(وه( ب�ه)ا و)ذ!ر(وا2 ال&ذ�ين) ي(ل2ح�د(ون!علمkا أن& نفي أساء ال السن وتريدها عن معانيها من أعظم اللاد فيها، قال تعال: 
].180 [العراف: ف�ي أ!س.م)آئ�ه� س)ي(ج.ز)و.ن! م)ا ك!ان(وا2 ي)ع.م)ل$ون!﴾

ــالركني -  الركن الثالث: اليان بالثار الترتبة على السم ذي وصف متعدì، أم�ا السم الدالÎ على وصفB لزم غي متعدì فل علقة له إل& ب
السابقي مثل اسم «الي» فيتضمن صفة الياة وهو وصف لزم ل يتعد�ى إل الغي، لذلك ليس له أثر.

 والراد بالثار هو الكم والقتضى، فإن& ظهور الحكام وآثار السم الدال على وصف م(تع)دì ل ب(د� منه، إذ هو من مقتضـى الكمـال القــدس
 «الرحن»: ذو واللك التام، فاسم «الرحن» و«الرحيم» مشتق&ان من صفة الرحة، وتتعل&ق بما الثار، و«الرحن» أشد مبالغة من «الرحيم»، فـ

ــاص¼ ــم» فخ  الرحة الواسعة الت شلت اللق ف أرزاقهم وأسباب معايشهم ومصالهم وعم�ت الؤمن والكافر والصال والطال، وأم�ا «الرحي
 ]، فأهل التقوى من عباده التبعي لنبيائه ورسله لم الرحة الطلقة ومن عداهم43 [الحزاب: ﴿و)ك!ان! ب�ال2م(ؤ.م�ن�ي) ر)ح�يمkا﴾بالؤمني لقوله تعال: 

  [العــراف:﴿و)ر)ح.م)ت�ي و)س�ع)ت. ك$ل& ش)ي.ءB ف!س)أ!ك2ت(ب(ه)ا ل�ل&ذ�ين) ي)ت�ق$ون! و)ي(ؤ.ت(ون! الز�ك!اة! و)ال&ذ�ين) ه(م ب�آي)ات�ن)ــا ي(ؤ.م�ن(ــون!﴾فلهم نصيب منها، قال تعال: 
 ]، وقد بي�ن ابن القيم –رحه ال- أن& ظهور آثار الرحة من أعظم الدلة على كمال الوصوف حيث قال: «إن& ظهور آثار هذه الصــفة ف156

 الوجود كظهور أثر صفة الربوبية واللك والقدرة، فإن& ما ل على خلقه من الحسان والنعام شاهد برحةB تام�ةB وسعت كــل& شــيءB كمــا أن&
ــة ــفة الرح  الوجودات كل&ها شاهدة له بالربوبية التامة الكاملة، وما ف العال من آثار التدبي والتصريف اللي شاهد بلكه سبحانه، فجعل$ ص

واسم الرحة مازkا كجعل صفة اللك والربوبية مازkا، ول فرق بينهما ف شرع ول عقل ول لغة.
ــه  وإذا أردت أن تعرف بطلن هذا القول، فانظر إل ما ف الوجود من آثار رحته الاصة والعامة، فبحته أرسل إلينا رسوله صلى ال عليه وآل
ــفاته ــائه وص  وسلم وأنزل علينا كتابه، وعلمنا من الهالة، وهدانا من الضللة، وبص�رنا من العمى، وأرشدنا من الغي، وبرحته عرفنا من أس

وأفعاله ما عرفنا به أنه ربنا ومولنا... وبرحته وضع رحته بي عباده ليتراحوا با، وكذالك بي سائر اليوان.



ــواعق الرســلة» ــم». [«متصــر الص  فهذا التراحم الذي بينهم بعض آثار الرحة الت هي صفته ونعمته، واشتق لنفسه اسم «الرحن الرحي
)].2/316للموصلي: (

) من سورة العلى.5، 4 ،3 ،2 آية: (-١٠
) من سورة البوج.16) من سورة هود، آية: (107 آية: (-١١
) من سورة النحل.74، 73 آية: (-١٢
) من سورة البقرة.169 آية: (-١٣
) من سورة الشورى.11 آية: (-١٤

ــذات ال  والصنIف  رحه ال  استدل& بذه اليات على صفات ال سبحانه بعدما استدل& بالنصوص على الذات والساء، وأنا من حيث تعلÎق$ها ب
ــة  تعال صفات ذاتية وهي الت ل يزل ول يزال متصف[ا با، كالياة والعلم والقدرة والسمع والبصر، وصفات فعلية وتسم�ى بالصفات الختياري

﴿]، وقوله تعال: 27 [إبراهيم: ﴿و)ي)ف2ع)ل$ الO م)ا ي)ش)اءO﴾وهي صفات متعلقة بشيئة ال وقدرته، إن شاء فعلها وإن ل يشأ ل يفعلها، لقوله تعال: 
 ]، وأفعاله سبحانه ل منتهى لا ول حصر، كاللق والعطاء والنبات والخراج، والنعام، والمر16، البوج: 107 [هود: ف!ع�ال� لSم)ا ي(ر�يد(﴾
والنهي وغيها.

ــال، ــفات أفع  فالصفات الفعلية من حيث قيامها بالذات تسم�ى صفات ذات، ومن حيث تعلقها با ينشأ عنها من القوال والفعال تسم�ى ص
 فمثل[: صفة الكلم، فإنا صفة ذات وصفة فعل، فمن حيث قيامها بالذات لكونا متكلمة أزل[ وأبدkا فهي صفة ذات، ومن حيث تعلقها بالشيئة

 «الي» صفات الذات ولـ «القيوم» والرادة فهي صفة فعل، ومرجع معان الصفات الذاتية والفعلية إل اسي «الي» و«القيوم»، فترجع لـ
صفات الفعل.

 هذا، وجدير بالتنبيه أن& ما يطلق على ال تعال على سبيل الخبار عنه تعال جائز إذا كان اللفظ دالî على معن حسن أو على أقل تقدير ل يدل
ــال ذات، وشــيء،  على ذمì أصل[، كاللفاظ العامة الت يقصد بالخبار با أن& ال تعال ذو حقيقة موجودة ف الارج، كأن يقول مبkا: ال تع
ــى معن معي ل  وموجود، أو كاللفاظ الاصة بال تعال ل تطلق على غيه، ول يرد ف الكتاب والسaنة التسمية أو الوصف با إل& أنا تدلÎ عل
 عموم فيه ول إطلق ل يليق إل& بال تعال، والخلوق ل يتصف با لقصوره عن التصاف بعانيها، مثل: القدي، القائم بنفسه، واجب الوجود،
ــاب ــن ب  أزل سرمدي، ونو ذلك، فهذه وغيها يوز إطلقها على ال تعال من باب الخبار عنه دون الوصف والتسمية، وما يطلق عليه م

ــا1/161الخبار ل يب أن يكون توقيفيwا، قال ابن القيم  رحه ال  ف «بدائع الفوائد» ( ــع م�  ): «إن ما يدخل ف باب الخبار عنه تعال أوس
يدخل ف باب أسائه وصفاته كالشيء والوجود والقائم بنفسه فإنه يب به عنه ول يدخل ف أسائه السن وصفاته العليا».

http://www.ferkous.com/rep/I23.phpالمصدر: 
 

العشرون» «التصفيف
002 عقيدة الثبات والتنيه

الت�اس�ع( و)الث&ل!ث$ون!:

http://www.ferkous.com/rep/I23.php


 ، ل�ق!و.ل�ه� ت)ع)ال!ى: ﴿و)ل! ي(ح�يط$ون! ب�ش)ي.ءB م�ن. ع�ل2م�ه�)١(و)ل! ت(ح�يط$ الع(ق$ول$ ب�ذ!ات�ه� و)ل! ب�ص�ف!ات�ه� و)ل! ب�أ!س.م)ائ�ه�
﴾cع)ل!ي.ه� و)آل�ه� و)س)ل&م): «ل! أ$ح.ص�ي ث!ن)اء{ ع)ل!ي.ك) أ!ن.ت) ك!م)ا أ!ث2ن)ي.ت))٢(إ�ل& ب�م)ا ش)اء Oو)ل�ق!و.ل�ه� ص)ل&ى ال ، 
 ، و)ل�ق!و.ل�ه� ص)ل&ى الO ع)ل!ي.ه� و)آل�ه� و)س)ل&م) ف�ي د(ع)اء� الك!ر.ب�: «الل&ه(م� إ�نIي ع)ب.د(ك) اب.ن()٣(ع)ل!ى ن)ف2س�ك)»

 ع)ب.د�ك) اب.ن( أ!م)ت�ك)، ن)اص�ي)ت�ي ب�ي)د�ك)، م)اضB ف�ي� ح(ك2م(ك)، ع)د.ل� ف�ي� ق!ض)اؤ(ك)، أ!س.أ!ل$ك) ب�ك$لS اس.مB ه(و)
 ل!ك)، س)م�ي.ت) ب�ه� ن)ف2س)ك) أ!و. أ!ن.ز)ل2ت)ه( ف�ي ك�ت)اب�ك) أ!و. ع)ل&م.ت)ه( أ!ح)دkا م�ن. خ)ل2ق�ك)، أ!و� اس.ت)أ2ث!ر.ت) ب�ه� ف�ي ع�ل2م�
(الغ)ي.ب� ع�ن.د)ك) أ!ن2 ت)ج.ع)ل! الق$ر.آن! ر)ب�يع) ق!ل2ب�ي، و)ن(ور) ص)د.ر�ي، و)ج)ل!ءc ح(ز.ن�ي و)ذ!ه)اب) ه)مIي و)غ!مIي»

٤(.

 

  أراد الصنIف أن ي(بيIن) أن& العقل يعجز عن الحاطة بذات ال تعال وأسائه وصفاته لكمال عظمته وجلله، قال ابن القيم-رحه ال- ف-١
 ﴿ي)ع.ل!م( م)ا): «فإن& ال سبحانه ل ياط به ع�لمkا، ول معرفة ول رؤية، فهو أكب من ذلك وأجل¿ وأعظم، قال تعال: 3/337«مدارج السالكي» (

]».110 [طه: ب)ي.ن) أ!ي.د�يه�م. و)م)ا خ)ل2ف!ه(م. و)ل! ي(ح�يط$ون! ب�ه� ع�ل2مkا﴾
 ومن العلوم أن& السلف أطلقوا «الد�» ليس من باب الصفات، وإنا هو من باب الخبار، واستعملوه ف النفي والثبات، ول منازعة بي أهل

 السaن�ة ف أن& ال تعال غي م(د.ر)كB بالحاطة، واللق عاجزون عن الحاطة به، ول أن يدوا الالق عز� وجل& أو يقدIروه أو يبلغوا صفت)ه، فاستعمال
 نفي «الد» بذا العن حق¼ ل نزاع فيه بي أهل السaن�ة؛ لنه نفي إحاطة علم البشر به أن يدوه أو يصفوه على ما هو عليه إل& با أخب عن

 نفسه، فال عز وعل يتعال عن الدود والغايات، وعقول اللق قاصرة وعاجزة عن الحاطة بصفاته سبحانه، قال ابن تيمية -رحه ال- ف
 ): «والفوظ عن السلف والئمة إثبات حدì ل ف نفسه، وقد بي�نوا مع ذلك أن& العباد ل يدaونه ول2/162«نقض تأسيس الهمية» (

يدركونه، ولذا ل يتناف كلمهم ف ذلك كما يظنه بعض الناس، فإنم ن)ف!و.ا أن ي)ح(د� أحدZ ال».
 كما استعمل السلف «الد�» ف إثبات علوI ال تعال على خلقه واستوائه على عرشه وتييزه وانفصاله عن خلقه، وعدم اختلطه بم أو حلوله
 فيهم، وإثبات «الد½» بذا العن حق¼، والسلف يقولون: بأنه حد¼ ل يعلمه إل& ال تعال، وقد جاء إثبات «الد» منهم ردwا على الهمية الذين

 زعموا أن& الالق ف كلS مكان، وأنه غي مباين للقه وغي متميIزB عنهم، أي: ليس له حد، وما ل حد له ل يباين الخلوقات ول يكون فوق
العال!م، ولذلك أثبت السلف «الد» لا ف معن «الد» من إثبات علو ال على خلقه، واستوائه على عرشه ومباينته للقه، قال ابن أب العز –

 ): «ومن العلوم أن& الد يقال على ما ينفصل به الشيء ويتمي�ز به عن غيه، وال تعال غي حال240õرحه ال– ف «شرح العقيدة الطحاوية» (
 ف خلقه ول قائمB، بل هو القيوم القائم بنفسه والقيم لا سواه، فالدa بذا العن ل يوز أن يكون فيه منازعة ف نفس المر أصل[، فإنه ليس وراء

نفيه إل& نفي وجود الرب ونفي حقيقته، وأم�ا الدa بعن العلم والقول وهو أن يد½ العباد فهذا منتف بل منازعة بي أهل السنة».
 من سورة البقرة.255 جزء من آية -٢
  جزء من حديث عائشة رضي ال عنها قالت: «فقدت رسول ال صلى ال عليه وآله وسلم ليلة[ من الفراش، فالتمسته فوقعت يدي على-٣

 بطن قدميه وهو ف السجد وها منصوبتان وهو يقول: «الل&ه(م� إ�نIي أ!ع(وذ$ ب�ر�ض)اك) م�ن. س)خ)ط�ك)، و)ب�م(ع)اف!ات�ك) م�ن. ع(ق$وب)ت�ك)، و)أ!ع(وذ$ ب�ك) م�ن.ك)، ل!
أ$ح.ص�ي ث!ن)اء{ ع)ل!ي.ك) أ!ن.ت) ك!م)ا أ!ث2ن)ي.ت) ع)ل!ى ن)ف2س�ك)»».

javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_4')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_3')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_2')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_1')


 ) باب الدعاء ف1/547) باب ما يقال ف الركوع والسجود، وأبو داود ف «الصلة» (4/203والديث أخرجه مسلم ف «الصلة» (
 ) باب ترك الوضوء من مس الرجل1/102)، والنسائي ف «الطهارة» (76) باب (5/524الركوع والسجود، والترمذي ف «الدعوات» (
 ) باب ما تعو�ذ منه رسول ال صلى ال عليه وآله وسلم، وأخرجه أصحاب السنن2/1262امرأته من غي شهوة، وابن ماجه ف «الدعاء» (

أيضkا من حديث علي بن أب طالب رضي ال عنه.
): «وهذا بيان� لكمال عجز البشر عن أداء حقوق الرب تعال».1/103قال السيوطي -رحه ال- ف «شرح سنن النسائي» (

) باب الدعية، والاكم ف «مستدركه» (3/253)، وابن حبان ف «صحيحه» ف «الرقائق» (1/452أخرجه أحد ف «مسنده» ( -٤
) ف الدعاء والتكبي والتهليل، من حديث عبد ال بن مسعود رضي ال عنه.1/509

 )، وقال: «وجلة القول أن& الديث صحيح من رواية ابن مسعود198) برقم (1/2/176والديث صح�حه اللبان ف «السلسلة الصحيحة» (
وحده، فكيف إذا انضم� إليه حديث أب موسى رضي ال عنهما، وقد صح�حه شيخ السلم ابن تيمية وتلميذه ابن القيم».

 هذا، والصنف -رحه ال- حيث استدل& بالية والديثي على عجز اللق عن الحاطة بذاته وأسائه وصفاته، فإنه ل يلزم من عدم الحاطة
 عدم( رؤية الؤمني له يوم القيامة، ول من عدم الحاطة عدم( العلم، ول من نفي إحصاء الثناء عدم الثناء، ول من نفي العلم بأساء ال السن
 الت استأثر با ف علم الغيب عنده نفي العلم بأسائه السن الت س½ى ال با نفس)ه فيما أنزله ال ف كتابه أو عل&مه أحدkا من خلقه، ذلك لن&

 ﴿و)م)ا أ$وت�يت(م. م�ن) الع�ل2م� إ�ل&النسان مدود ف علمه وقدرته، وليس من ال شيء مدود، والدود ل ييط بغي الدود، قال تعال: 
].110 [طه: ﴿و)ل! ي(ح�يط$ون! ب�ه� ع�ل2مkا﴾]، وقال تعال: 85 [السراء: ق!ل�يل[﴾

http://www.sahab.net/forums/index.php?showtopic=118845المصدر : 

 

«التصفيف الادي والعشرون»

 

003 عقيدة الثبات والتنيه

-تابع-
الcر.ب)ع(ون!:

، و)ق!و.ل�ه� ت)ع)ال!ى: ﴿)٢(، ل�ق!و.ل�ه� ت)ع)ال!ى: ﴿الO ل! إ�ل!ه) إ�ل& ه(و) ال2ح)يa ال2ق!يaوم(﴾)١(ف!م�ن. ص�ف!ات�ه� ت)ع)ال!ى: ال2ح)ي)اة$

. )٤(، ﴿و)ت)و)ك&ل2 ع)ل!ى ال2ح)يI ال&ذ�ي ل! ي)م(وت(﴾)٣(و)ع)ن)ت� ال2و(ج(وه( ل�ل2ح)يI ال2ق!يaوم�﴾

javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_4')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_3')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_2')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_1')
http://www.sahab.net/forums/index.php?showtopic=118845


 

 الياة صفة ذاتية ل عز وجل ثابتة باليات القرآنية الت استدل با الصنف – رحه ال – وبالسنة الصحيحة كما ف حديث ابن عباس  -١

 رضي ال عنهما أن رسول ال صلى ال عليه وآله وسلم كان يقول: «الل&ه(م� ل!ك) أ!س.ل!م.ت( و)ب�ك) آم)ن.ت( و)ع)ل!ي.ك) ت)و)ك&ل2ت( و)إ�ل!ي.ك) أ!ن)ب.ت( و)ب�ك)

خ)اص)م.ت(، أ!ع(وذ$ ب�ع�ز�ت�ك) ل! إ�ل!ه) إ�ل& أ!ن.ت) أ!ن2 ت(ض�ل&ن�ي، أ!ن.ت) ال2ح)يa ال&ذ�ي ل! ي)م(وت(، و)ال2ج�نa و)ال�ن.س( ي)م(وت(ون!» [أخرجه البخاري ف «التوحيد» (

 )، باب الدعية]، وحديث أساء بن17/38، ومسلم ف «الذكر والدعاء والتوبة» (﴿وهو العزيز الكيم﴾)، باب قول ال تعال: 13/368

 ﴿و)إ�ل!ه(ك$م. إ�ل!هZ و)اح�دZ ل! إ�ل!ه) إ�ل& ه(و)يزيد رضي ال عنهما قالت: قال رسول ال صلى ال عليه وآله وسلم: «اس.م( ال� الcع.ظ!م( ف�ي ه)ات)ي.ن� ال2آي)ت)ي.ن�: 

 )، باب الدعاء،2/168» [أخرجه أبو داود ف «الصلة» (﴿أل، الO ل! إ�ل!ه) إ�ل& ه(و) ال!يa ال2ق!يaوم(﴾ و)ف!ات�ح)ة� آل� ع�م.ر)ان!: الر�ح.م)ن( الر�ح�يم(﴾

 )، باب اسم ال العظم، والديث حسن بشواهده،2/1267)، وابن ماجه ف «الدعاء» (65)، باب (5/517والترمذي ف «الدعوات» (

 )]، وحديث أنس بن مالك رضي ال عنه قال: «كان النب صلى ال عليه وآله وسلم إذا كربه أمر1/410انظر: «صحيح أب داود» لللبان: (

 )، والديث حس½نه اللبان ف «صحيح92)، باب (5/539قال: «ي)ا ح)يa ي)ا ق!يaوم( ب�ر)ح.م)ت�ك) أ!س.ت)غ�يث$» [أخرجه الترمذي ف «الدعوات» (

)]».3/447الترمذي» (

 والي الباقي الذي ل سبيل للفناء عليه، وهو اسم من أساء ال السن، ويتضمن هذا السم جيع معان كمال الياة من السمع والبصر

 والكلم والعلم والقدرة والرادة وغيها من الصفات الذاتية، ويستلزم إثبات كمال الياة إثبات كل كمال يضاد½ نفي كمال الياة كالرض

 ): «ومعن الي: الوصوف بالياة الكاملة البدية الت ل يلحقها2/103«النونية» ( والوت والفناء، قال الراس – رحه ال – ف شرحه ل

 موت ول فناء، لنا ذاتية له سبحانه، وكما أن قيوميته مستلزمة لسائر صفات الكمال الفعلية فكذلك حياته مستلزمة لسائر صفات الكمال

الذاتية من العلم والقدرة والرادة والسمع والبصر والعزة والكبياء والعظمة ونوها».



 ): «فالي بياة باقية ل يشبه الي بياة فانية ... فإن الياة مستلزمة لميع125 -124قال ابن أب العز ف «شرح العقيدة الطحاوية» (

 صفات الكمال فل يتخلف عنها صفة منها إل لضعف الياة، فإذا كانت حياته أكمل حياة وأتها استلزم إثبات(ها إثبات) كل كمال يضاد½ نفي(ه

كمال! الياة» [بتصرف].

وف هذا القام يدر التنبيه إل أمرين متعلقي بذا الوضوع:

 ﴿إ�ن�م)ا ال2م)س�يح( ع�يس)ى اب.ن( م)ر.ي)م) ر)س(ول$ ال�: منع التعبي عن حياة ال بأنا روح ال كما تعتقده النصارى ومن تبعهم ف قوله تعال: الول -

 ]، فإنه ل ي(ع.ر)ف( مثل هذا التعبي عن النبياء والرسلي، قال ابن تيمية – رحه ال – ف171 [النساء: و)ك!ل�م)ت(ه( أ!ل2ق!اه)ا إ�ل!ى م)ر.ي)م) و)ر(وحZ م�ن.ه(﴾

 ): «ل يعب½ر أحد من النبياء عن حياة ال بأنا روح ال، فمن حل كلم أحد من النبياء بلفظ الروح أنه يراد به4/50«الواب الصحيح» (

حياة ال فقد كذب».

 : جواز استعمال لفظ «الع)م.ر» على بقاء ال وحياته، ويدل على جوا استعماله ما ثبت ف حديث الفك أن سعد بن معاذ رضي ال عنهالثان -

 قال: «ي)ا ر)س(ول! ال�! أ!ن)ا أعذر(ك م�ن.ه(، إ�ن2 ك!ان! م�ن) الcو.س� ض)ر)ب.ت( ع(ن(ق!ه(، و)إ�ن2 ك!ان! م�ن. إ�خ.و)ان�ن)ا م�ن) ال2خ)ز.ر)ج� أ!م)ر.ت)ن)ا ف!ف!ع)ل2ن)ا ف�يه� أ!م.ر)ك)»، فقال سعد بن

 عبادة رضي ال عنه: «ك!ذ!ب.ت) ل!ع)م.ر( ال� ل! ت)ق2ت(ل$ه(»، فقام أ$س)يد( بن( ح(ض)ي رضي ال عنه فقال: «ك!ذ!ب.ت) ل!ع)م.ر( ال� ل!ن)ق2ت(ل!ن�ه(...» [بتصرف]، [أخرجه

  من حديث عائشة رضي ال عنها]،﴿و)ل!و.ل! إ�ذ2 س)م�ع.ت(م(وه( ق$ل2ت(م. م)ا ي)ك$ون$ ل!ن)ا أ!ن2 ن)ت)ك!ل&م) ب�ه)ذ!ا س(ب.ح)ان)ك)﴾)، باب 8/452البخاري ف «التفسي» (

 ) ف الديث السابق: «فحلف كل واحد منهما بياة ال وبقائه، والنب صلى ال عليه وسلم يسمع»، علمkا أن&37قال البيهقي ف «العتقاد» (

لفظة «الع)م.ر» وإن دل&ت على الياة والبقاء فاستعمالا مفتوحة إنا يكون ف القسم خاص½ة، قال ابن حجر –رحه ال – ف «فتح الباري» (

): «الع)مر بفتح السي الهملة هو البقاء، وهو الع(مر بضمها، لكن ل يستعمل ف القسم إل بالفتح».8/472

 من سورة آل عمران.2 من سورة البقرة وجزء آية 55جزء آية   -٢

 من سورة طه.111 جزء آية -٣



 وف آية الكرسي وفاتة آل عمران وآية طه اقتران اسم «الي» باسم «القيوم» لكونما متضمني لصفات الكمال أعظم تضمن، فالصفات

 الذاتية تعود إل اسه «الي»، والصفات الفعلية ترجع إل اسه «القيوم»، لذلك ذهب بعض أهل العلم إل أن اسم ال العظم هو «الي

) بقوله:33القيوم» ومنهم المام ابن القيم – رحه ال – حيث أفصح عنه ف «القصيدة النونية» (

ا�س.م( ال�ل!ه� الcع.ظ!م( اش.ت)م)ل! ع)ل!ى اس.ــم� «ال2ح)يI» و)«ال2ق!يaوم�» م(ق2ت)ر�ن)ان�

 ): «وكان اسم ال العظم ف هاتي اليتي: آية الكرسي، وفاتة آل عمران، لشتمالما3/911وقال –رحه ال– ف «الصواعق الرسلة» (

 على صفة الياة الصحIحة لميع الصفات، وصفة القيومية التضمنة لميع الفعال، ولذا كانت سيدة آي القرآن وأفضلها، ولذا كانت سورة

الخلص تعدل ثلث القرآن لنا أخلصت الخبار عن الرب تعال وصفاته دون خلقه وأحكامه وثوابه وعقابه ...».

): «واعلم أن هذين السي - 124وقال ابن أب العز النفي – رحه ال – ف «شرح العقيدة الطحاوية» (

 أعن «الي القيوم» - مذكوران ف القرآن معا ف ثلث سور، وها من أعظم أساء ال السن، حت قيل: «إنما السم العظم»، فإنما

 يتضمنان إثبات) صفات� الكمال أكمل! تضمaنB وأصدق!ه، ويدل القيوم على معن الزلية والبدية ما ل يدل عليه لفظ القدي، ويدل أيضا على

 كونه موجودا بنفسه وهو معن كونه واجب) الوجود�، والقيوم أبلغ من القي�ام، لن الواو أقوى من اللف، ويفيد قيامه بنفسه باتفاق الفسرين

وأهل اللغة ... واقترانه بالي يستلزم سائر صفات الكمال، ويدل على بقائها ودوامها وانتفاء النقص والعدم عنها أزل[ وأبدkا».

 من سورة الفرقان.58 جزء من آية -٤

 وقد أثبت ال تعال ف هذه الية أصل جيع الصفات وهو صفة الياة، ولذلك يرى ابن تيمية – رحه ال – أن السم العظم يتجل¿ى ف اسم�

 ): «فالي نفسه مستلزم لميع الصفات، وهو أصلها، ولذا كان أعظم آية ف18/311 ف «مموع الفتاوى» ( «الي» فقال – رحه ال -

 ، وهو السم العظم، لنه ما من حي إل وهو شاعر مريد، فاستلزم جيع) الصفات، فلو اك2ت)ف!ى ف﴿الO ل! إ�ل!ه) إ�ل& ه(و) ال2ح)يa ال2ق!يaوم(﴾القرآن: 

الصفات بالتلزم لك2ت)ف!ى بالي، وهذا ينفع ف الدللة والوجود».



 وف الية نفسها نفى ال عز وجل عن نفسه الوت، وهو صفة نقص كالنوم والسIن)ة والنسيان والعجز والتعب والفناء والظلم وغيها من

 الصفات السلبية الت تأت غالبا ف الكتاب والسنة مسبوقة بأداة نفي مثل: «ليس» و«ما» و«ل» و«ل»، وما نفاه ال عن نفسه أو نفاه عنه

رسوله صلى ال عليه وآله وسلم من الصفات فالواجب إثبات ضدها من الكمال.

http://www.ferkous.com/rep/I25.phpالمصدر : 

 

«التصفيف الثان والعشرون»

 

004 عقيدة الثبات والتنيه

-تابع-
ال!اد�ي و)الcر.ب)ع(ون!:

  ل�ق!و.ل�ه� ت)ع)ال!ى: ﴿إ�ن& الc ع)ل!ى ك$لS)١(و)م�ن. ص�ف!ات�ه� ت)ع)ال!ى: الق$د.ر)ة$ ع)ل!ى إ�ي)اد� ك$لS م(م.ك�نB و)إ�ع.د)ام�ه�

﴾Zق!د�ير Bا﴾)٢(ش)ي.ءkم(ق2ت)د�ر Bش)ي.ء Sع)ل!ى ك$ل Oف�ي)٣(، ﴿و)ك!ان! ال Bل�ي(ع.ج�ز)ه( م�ن. ش)ي.ء Oو)م)ا ك!ان! ال﴿ ، 

.)٤(الس�م)او)ات� و)ل! ف�ي الcر.ض� إ�ن�ه( ك!ان! ع)ل�يمkا ق!د�يرkا﴾

 

javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_4')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_3')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_2')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_1')
http://www.ferkous.com/rep/I25.php


  شيء أراده، ل يعترضه عجز ول نصب ول فتور، ومن أسائهلS، وصف نفسه بأنه قادر على كلSل& وجل&ز�القدرة صفة ذاتية ثابتة ل عز� -١

 سبحانه وتعال: «القادر» و«القدير» و«القتدر»، وكلها تضمنت صفة القدرة الظاهرة، إذ ل يظهر الفعل اختيارا إل من قادر غي عاجز، وآثار

 قدرة ال تعال ف إياد الوجودات وخلقها وتدبيها وإحكامها وإعدامها ما ل يصى ول ي(ع)دa، فجميع( الخلوقات�: متقدIم(ها ومتأخIر(ها، وصغيها

 وكبيها، كلÎها أثر من آثار خلقه وقدرته، وأنه ل يستعصي عليه ملوق، فإنه سبحانه إذا أراد خلقه بقدرته يكون ف الال من غي تانع، قال

].82 [يس: ﴿إ�ن�م)ا أ!م.ر(ه( إ�ذ!ا أ!ر)اد) ش)ي.ئ[ا أ!ن2 ي)ق$ول! ل!ه( ك$ن. ف!ي)ك$ون$﴾تعال: 

 هذا، وقد اكتفى الصنف – رحه ال – بالستدلل على صفة القدرة باليات القرآنية، وقد دل¿ت الحاديث النبوي½ة – أيضkا – على هذه الصفة،

فمن ذلك: حديث عثمان بن أب العاص رضي ال عنه مرفوعا: «أ!ع(وذ$ ب�ع�ز�ة� ال� و)ق$د.ر)ت�ه� م�ن. ش)رI م)ا أ!ج�د( و)أ$ح)اذ�ر(» [رواه مسلم ف «السلم» (

 )، باب و)ض.ع� يد�ه م)و.ض�ع) الل مع الدعاء]، وحديث أب مسعود البدري رضي ال عنه لا ضرب غلمه، قال له النب صلى ال عليه14/189

 ) باب صحبة الماليك]، كما أن11/128وآله وسلم: «اع.ل!م. أ!ب)ا م)س.ع(ودB أ!ن& الc أ!ق2د)ر( ع)ل!ي.ك) م�ن.ك) ع)ل!ى ه)ذ!ا الغ(ل!م�» [رواه مسلم ف «اليان» (

 ﴿ق$ل2 ه(و) ال2ق!اد�ر( ع)ل!ىالصن½ف تعر½ض من خلل اليات القرآنية الذكورة إل اسي: «القدير» و«القتدر» ويدل¿ على اسم «القادر» قوله تعال: 

﴾Bا و)ي(ذ�يق) ب)ع.ض)ك$م. ب)أ2س) ب)ع.ضkا م�ن. ف!و.ق�ك$م. أ!و. م�ن. ت)ح.ت� أ!ر.ج(ل�ك$م. أ!و. ي)ل2ب�س)ك$م. ش�ي)عkأ!ل!ي.س)]، وقوله تعال: 65 [النعام: أ!ن2 ي)ب.ع)ث! ع)ل!ي.ك$م. ع)ذ!اب﴿ 

  [يس:﴿أ!و)ل!ي.س) ال&ذ�ي خ)ل!ق) الس�م)او)ات� و)الcر.ض) ب�ق!اد�رB ع)ل!ى أ!ن2 ي)خ.ل$ق) م�ث2ل!ه(م.﴾]، وقوله تعال: 40 [القيامة: ذ!ل�ك) ب�ق!اد�رB ع)ل!ى أ!ن2 ي(ح.ي�ي) ال!و.ت)ى﴾

81.[

 ]، أي: «نعم23 [الرسلت: ﴿ف!ق!د)ر.ن)ا ف!ن�ع.م) ال2ق!اد�ر(ون!﴾وقد يكون القادر بعن القد½ر للشيء من التقدير ل من القدرة مثل قوله تعال: 

)].5/357)، «فتح القدير» للشوكان: (19/160القد½رون» [تفسي القرطب: (



  تثبت أن ل قدرة[ على إياد كل مكن وإعدام� كل مكن، ول تتعر½ض عبارت(ه لقدرته سبحانه على-رحه ال-ومن جهة ثانية، فإن عبارة الصنف 

 المتنعات، لكن اليات الت ساقها للستدلل تفصح عن مراده بدخول المكنات والمتنعات ف قدرة ال تعال، لن¿ ال عز وجل متصف

بكمال القدرة، ل يتنع عليه شيء سواء من المكنات أو المتنعات، ول يتجز عنه شيء بأي صفة كانت ال!ن)ع)ة والقوة.

 من سورة البقرة وغيها.20جزء من آية  -٢

 ] أي لن ن(ق!دIر) عليه الطيئة أو العقوبة، إذ ل87 [النبياء: ﴿ف!ظ!ن� أ!ن2 ل!ن. ن)ق2د�ر) ع)ل!ي.ه�﴾): 86-85 ف «شأن الدعاء» (-رحه ال-قال الطاب 

 عليه ف حال من الحوال.-جل وعز-يوز على نب ال أن يظن� عدم قدرة ال 

 ﴿الO ي)ب.س(ط$ الرIز.ق) ل�م)ن. ي)ش)اءO على التضييق، أي ظن أن لن ن(ض)يIق) عليه كما ف قوله تعال: ﴿ل!ن. ن)ق2د�ر) ع)ل!ي.ه�﴾قلت: ولعل الول حل معن 

 ] [انظر: «تفسي16 [الفجر: ﴿ف!ق!د)ر) ع)ل!ي.ه� ر�ز.ق!ه(﴾] وقوله تعال: 7 [الطلق: ﴿و)م)ن. ق$د�ر) ع)ل!ي.ه� ر�ز.ق$ه(﴾]، وقوله تعال: 26 [الرعد: و)ي)ق2د�ر(﴾

)].746-4/745)، و«أضواء البيان» للشنقيطي: (5/438، 3/421)، «فتح القدير» للشوكان: (11/331القرطب»: (

 من سورة الكهف.45جزء من آية  -٣

 ): «هو التامa القدرة�، الذي ل يتنع عليه شيء ول يتجز عنه ب)ن)ع)ةB وقوة، ووزنه86قال الطاب ف شرح اسم «القتدر» ف «شأن الدعاء» (

﴿«مفتعل» من القدرة إل أن القتدار أبلغ وأعم، لنه يقتضي الطلق، والقدرة قد يدخلها نوع من التضمي بالقدور عليه، قال ال سبحانه: 

﴾Bم(ق2ت)د�ر Bأي قادر على ما يشاء».55 [القمر: ع�ن.د) م)ل�يك [

 من سورة فاطر.44 جزء من الية  -٤

http://www.ferkous.com/rep/I26.phpالمصدر : 

 

http://www.ferkous.com/rep/I26.php


«التصفيف الثالث والعشرون»

 

005 عقيدة الثبات والتنيه

-تابع-
الث&ان�ي و)الcر.ب)ع(ون!:

 )٦( ف�ي ج)م�يع� ال$م.ك�ن)ات� ف!ي(خ)صIص( م)ا ش)اءc ب�م)ا ش)اءc)٥(و)م�ن. ص�ف!ات�ه� ت)ع)ال!ى: ال�ر)اد)ة$ و)ال!ش�يئ!ة$ ال$ط2ل!ق!ة$

.)٨(، و)ق!و.ل�ه� ت)ع)ال!ى: ﴿و)م)ا ت)ش)اؤ(ون! إ�ل& أ!ن2 ي)ش)اءc الO﴾)٧(ل�ق!و.ل�ه� ت)ع)ال!ى: ﴿ف!ع�ال� ل�م)ا ي(ر�يد(﴾

 

 ) أن الشيئة أعمa من الرادة، وبي½ن هذا العموم من جهة الصطلح أن مشيئة ال هي عبارة عن تل¿ي216 ذكر الرجان ف «التعريفات» ( -٥

الذات والعناية السابقة لياد العدوم أو إعدام الوجود.

بينما إرادته سبحانه إنا هي عبارة عن تل¿يه لياد العدوم، ث قال: «ومن تتب½ع مواضع استعمالت الشيئة والرادة يعلم ذلك».

 قلت: والول القول بترادفهما لن ق!ص.ر) الرادة على إياد العدوم دون إعدام الوجود يعك¿ر على هذا الضابط ف الفرق بي الشيئة والرادة

 ﴿و)إ�ذ!ا أ!ر)د.ن)ا أ!ن2 ن(ه.ل�ك) ق!ر.ي)ة[ أ!م)ر.ن)ا م(ت.ر)ف�يه)ا ف!ف!س)ق$واورود( استعمال الرادة ف موضع إعدام الوجود أيضا، ويدلÎ على هذا الستعمال قوله تعال: 

].16 [السراء: ف�يه)ا ف!ح)ق� ع)ل!ي.ه)ا ال2ق!و.ل$ ف!د)م�ر.ن)اه)ا ت)د.م�يkا﴾

javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_8')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_7')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_6')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_5')


وكذلك بسب اللغة فإنه ي(س.ت)ع.م)ل$ كل واحد منهما مقام الخر.

  الشيئة والرادة صفتان ذاتي�تان ثابتتان، فال سبحانه وتعال ل يزل متصفا بما، فهو إذا شاء شيئا قد½ره، وأراد وجوده ف وقته الذي قد½ره،-٦

)].16/303فالول عزم والثان قصد، فنوع( الرادة قدي، وإرادة$ الشيء العي�ن فإنه يريده ف وقته. [انظر: «مموع الفتاوى» لبن تيمية: (

 ﴿ق$ل� الل&ه(م� م)ال�ك) ال$ل2ك� ت(ؤ.ت�ي ال$ل2ك) م)ن. ت)ش)اءO و)ت)ن.ز�ع( ال$ل2ك) م�م�ن. ت)ش)اءO و)ت(ع�زa م)ن. ت)ش)اءOوال سبحانه وتعال وصف نفسه بالشيئة ف قوله تعال: 

﴾Oاء(ش(ن. ت(م Îذ�ل)ض�ل&ه(]، ووصف نفسه بالرادة ف قوله تعال: 26 [آل عمران: و)ت)ر�د. أ!ن2 ي)ه.د�ي)ه( ي)ش.ر)ح. ص)د.ر)ه( ل�ل�س.ل!م�، و)م)ن. ي(أ!ن2 ي Oر�د� ال)ف!م)ن. ي﴿ 

 ]. وإذا كان العبد مت½صفا بما أيضا فالعلوم أن ما أثبته ال لنفسه ف كتابه أو أثبته له رسوله صلى125 [النعام: ي)ج.ع)ل2 ص)د.ر)ه( ض)يIق[ا ح)ر)جkا﴾

 ال عليه وآله وسلم وجب إثبات(ه واعتقاد( حقيقته من غي تشبيه شيء من صفات ال تعال بصفات الربوبي الخلوقي ول تكييف له ول تثيل،

ول تريف ول تبديل ول تغيي بزيادة عليه أو إزالة� لفظ عما تعرفه العرب وتصرف�ه عنه، والمساك( عما سوى ذلك كما تقدم.

 ﴿و)إ�ذ!ا أ!ر)د.ن)ا أ!ن2 ن(ه.ل�ك) ق!ر.ي)ة[ أ!م)ر.ن)ا م(ت.ر)ف�يه)ا ف!ف!س)ق$واهذا والرادة اللية تسبق وجود الراد، وتتقدم على وقت قطع العذار والعذاب، لقوله تعال: 

].16 [السراء: ف�يه)ا ف!ح)ق� ع)ل!ي.ه)ا ال2ق!و.ل$ ف!د)م�ر.ن)اه)ا ت)د.م�يkا﴾

وإرادة ال سبحانه تتنو½ع باعتبار تعلÎقها بالراد ووقوعه إل نوعي:

 النوع الول: الرادة الكوني½ة القدري½ة: وهي الشيئة الطلقة الشاملة لميع الوادث والتعلقة با يريد ال أن يفعل بنفسه، وهي مستلزمة لوقوع

 ﴿ف!م)ن. ي(ر�د� الO أ!ن2الراد الت يقال فيها: «ما شاء ال كان وما ل يشأ ل يكن»، ومن أدلتها ما استدل به الصنف – رحه ال – ومنها قوله تعال: 

 ﴿و)ل!و. ش)اءc الO م)ا اق2ت)ت)ل$وا و)ل!ك�ن� الc]، وقوله تعال: 125 [النعام: ي)ه.د�ي)ه( ي)ش.ر)ح. ص)د.ر)ه( ل�ل�س.ل!م�، و)م)ن. ي(ر�د. أ!ن2 ي(ض�ل&ه( ي)ج.ع)ل2 ص)د.ر)ه( ض)يIق[ا ح)ر)جkا﴾

 ﴿و)ل! ي)ن.ف!ع(ك$م.]، وقوله تعال: 5 [القصص: ﴿و)ن(ر�يد( أ!ن2 ن)م(ن� ع)ل!ى ال&ذ�ين) اس.ت(ض.ع�ف$وا ف�ي الcر.ض�﴾]، وقوله تعال: 253 [البقرة: ي)ف2ع)ل$ م)ا ي(ر�يد(﴾

 ﴿و)م)ن. ي(ر�د� الO ف�ت.ن)ت)ه( ف!ل!ن. ت)م.ل�ك) ل!ه( م�ن) الل&ه�]، وقوله تعال: 34 [هود: ن(ص.ح�ي إ�ن2 أ!ر)د.ت( أ!ن2 أ!ن.ص)ح) ل!ك$م. إ�ن2 ك!ان! الO ي(ر�يد( أ!ن2 ي(غ.و�ي)ك$م.﴾

].41 [الائدة: ش)ي.ئ[ا﴾



 النوع الثان: الرادة الشرعي½ة الديني½ة: وهي متعل¿قة بالمر الذي أراده ال من عبده أن يفعله، وهي متضمنة للمحبة والرضا ول تستلزم وقوع

 ]، وقوله185 [البقرة:  ي(ر�يد( ب�ك$م( ال2ع(س.ر)﴾ل!﴿ي(ر�يد( الO ب�ك$م( ال2ي(س.ر) و)ل!الراد إل إذا تعلقت بالرادة الكونية القدرية، ومن أدل¿تها قوله تعال: 

 ﴿و)الO ي(ر�يد( أ!ن2 ي)ت(وب) ع)ل!ي.ك$م. و)ي(ر�يد( ال&ذ�ين) ي)ت�ب�ع(ون! الش�ه)و)ات� أ!ن2 ت)م�يل$وا م)ي.ل[ ع)ظ�يمkا، ي(ر�يد( الO أ!ن2 ي(خ)فSف) ع)ن.ك$م. و)خ(ل�ق) ال�ن.س)ان$تعال: 

 ].6 [الائدة: ﴿م)ا ي(ر�يد( الO ل�ي)ج.ع)ل! ع)ل!ي.ك$م. م�ن. ح)ر)جB و)ل!ك�ن. ي(ر�يد( ل�ي(ط!هIر)ك$م. و)ل�ي(ت�م� ن�ع.م)ت)ه( ع)ل!ي.ك$م.﴾]، وقوله تعال: 28-27 [النساء: ض)ع�يف[ا﴾

 ،3/156)، «منهاج السن½ة النبوي½ة»: (8/188)، «مموع الفتاوى» لبن تيمية: (2/77[انظر: «مموعة الرسائل الكبى» لبن تيمية: (

 )، «شرح الكوكب الني»116)، «شرح العقيدة الطحاوي½ة» لبن أب العز النفي: (1/189)، «شفاء العليل» لبن القيم: (180، 157

)].228)، «إيثار الق على اللق» لبن الوزير: (1/321للفتوحي: (

 وهذه الرادة اللية من كوني½ة قدري½ة وشرعي½ة ديني½ة من حيث تعلÎق$ها بالراد من جهة، ومن حيث وقوع(ه وعدم( وقوعه من جهة أخرى قد تتمع

وقد تفترق، وقد توجد إحداها دون الخرى، لذلك كان التفصيل على أربع صور ذكرها شيخ السلم ابن تيمية ف «مموع الفتاوى» (

) بقوله:8/189

 «أحدها: ما تعلقت به الرادتان، وهو ما وقع ف الوجود من العمال الصالة، فإن ال أراده إرادة دين وشرع فأمر به وأحبه ورضيه، وأراده

إرادة كون فوقع ولول ذلك لا كان.

 والثان: ما تعلقت به الرادة الدينية فقط، وهو ما أمر ال به من العمال الصالة فعصى ذلك المر) الكف¿ار( والفج½ار(، فتلك كلها إرادة دين

وهو يبها ويرضاها لو وقعت ولو ل تقع.

  ما تعلقت به الرادة الكونية فقط، وهو ما قد½ره وشاءه من الوادث الت ل يأمر با: كالباحات والعاصي، فإنه ل يأمر با ول يرض)ها:والثالث

 ول يب�ها، إذ هو ل يأمر بالفحشاء ول يرضى لعباده الكفر، ولول مشيئت(ه وقدرت(ه وخ)ل2ق$ه لا لا كانت ولا و(ج�د)ت.، فإنه ما شاء ال كان وما ل

يشأ ل يكن.



 ﴿و)م)اوالرابع: ما ل تتعلق به هذه الرادة ول هذه، فهذا ما ل يكن من أنواع الباحات والعاصي، وإذا كان كذلك فمقتضى اللم ف قوله: 

  فهذه الرادة الدينية الشرعية، وهذه قد يقع مرادها وقد ل يقع، والعن: أن الغاية الت يب لم ويرضى لمخ)ل!ق2ت( ال2ج�ن� و)ال�ن.س) إ�ل& ل�ي)ع.ب(د(ون�﴾

 والت أمروا بفعلها هي العبادة، فهو العمل الذي خلق العباد له: أي هو الذي يص½ل كمال!هم وصلحهم الذي به يكونون مرضي½ي مبوبي، فمن

 ل تصل منه هذه الغاية كان عادما لا ي(ح)بa وي(ر.ض)ى وي(ر)اد( له الرادة الدينية الت فيها سعادته وناته، وعادما لكماله وصلحه العدم الستلزم

فساده وعذابه».

 وضابط الفرق بي الرادتي: أن الرادة الكونية القدرية قد يب½ها ال ويرضاها، وقد ل يب½ها ول يرضاها، وهي ل تستلزم المر إل أن تتعل¿ق

 بالرادة الشرعية الدينية، فال سبحانه أراد العصية كونا ول يرضاها ول يب½ها ول يأمر با شرعا، وأراد الطاعة كونا ويرضاها ويب½ها ويأمر با

شرعا، فيأمر با ل يشأ أن يلقه كالطاعة ف حق من ل يوف¿قه إليها، أو يأمر با شاء أن يلقه كطاعة من وف¿قه للطاعة.

ا الرادة الشرعية الدينية فيحبها ال ويرضاها، وهي تستلزم المر، فكل ما أراد ال شرعا أمر به.م�أم�

 ومن جهة ثانية فإن الرادة الكونية القدرية ل بد من وقوعها لنا إرادة اللق، أي أن ال تعال يريد خلق ما يدثه من أفعال العباد وغيها، وأما

 الرادة الشرعية الدينية فل يلزم وقوعها، فقد تقع وقد ل تقع إل أن تتعل¿ق بالرادة الكوني½ة القدري½ة، ذلك لن الرادة الشرعية هي إرادة المر

 الت تقتضي مبة الراد ورضاه ومبة أهله والرضا عنهم، وهي أن يريد ال بالأمور فعل ما أمر به، فقد يفعله وقد ل يفعله إل أن تتعلق به إرادة

اللق.

 ): «والصواب أن المر يستلزم الرادة الدينية ول يستلزم الرادة الكونية، فإنه ل يأمر2/768 ف «شفاء العليل» (-رحه ال-قال ابن القيم 

kإل با يريده شرعkعkا ودينkنkا، وقد يأمر با ل يريده كونا وقدرkرkا كإيان من أمره ول يوف¿قه لليان، مراد له دينkنkا ل كونkا، لذلك أمر خليله بذبحن 

kابنه ول يرد كونkنkا وقدرkرkا، وأمر رسوله بمسي صلة ول يرد ذلك كونkنkا وقدرkا، وبي هذين المرين وأمر� من ل يؤمن باليان فرق، فإن ال لر 

 ا صلى ال عليه وسلم ليلة السراءدkدkم�يب� من إبراهيم نبيIه ذبح ولده، وإنا أحب منه عز.م)ه على المتثال وتوطي) نفسه عليه، وكذلك أمر مم�



 بمسي صلة، وأما أم.ر( من علم أنه ل يؤمن باليان فإنه سبحانه يب من عباده أن يؤمنوا به وبرسله، ولكن اقتضت حكمته أن أعان بعضهم

على فعل ما أمره به ووف¿قه له، وخذل بعضهم فلم ي(ع�ن.ه ول يوف¿ق2ه، فلم تصل مصلحة المر منهم، وحصلت من المر بالذبح».

 ): «والفرق ثابت بي إرادة الريد أن يفعل وبي إرادته من غيه أن يفعل،117 ف «شرح العقيدة الطحاوية» (-رحه ال-وقال ابن أب العز 

 فإذا أراد الفاعل أن يفعل فعل فهذه الرادة معل&قة� بفعله، وإذا أراد من غيه أن يفعل فعل فهذه الرادة لفعل الغي، وكل النوعي معقول

 للناس، والمر يستلزم الرادة الثانية دون الول، فال تعال إذا أمر العباد بأمر فقد يريد إعانة الأمور على ما أ$م�ر) به وقد ل يريد ذلك، وإن

كان مريدا منه فعله».

ومن جهة ثالثة فإن الرادة الكوني½ة القدري½ة قد تكون مقصودة لغيها بينما الرادة الشرعي½ة الديني½ة فمقصودة لذاتا.

) ما نصه: «الراد نوعان: مراد لنفسه ومراد لغيه:283-280قال ابن أب العز ف «شرح العقيدة الطحاوية» (

فالراد لنفسه مطلوب مبوب لذاته، وما فيه من الي فهو مراد إرادة الغايات والقاصد.

 والراد لغيه قد ل يكون مقصودا لا يريد، ول فيه مصلحة له بالنظر إل ذاته، وإن كان وسيلة إل مقصوده ومراده، فهو مكروه له من حيث

 نفس(ه وذات(ه، مراد له من حيث إفضاؤ(ه وإيصال$ه إل مراده، فيجتمع فيه المران: بغض(ه وإرادت(ه، ول يتنافيان لختلف متعل¿قهما، وهذا كالدواء

 الكريه إذا علم التناو�ل له أن فيه شفاءه، وقط2ع� العضو التآكل إذا علم أن ف قطعه بقاء جسده، وكقطع السافة الشاق¿ة إذا علم أنا توصل إل

 مراده ومبوبه، فهو سبحانه يكره الشيء ول يناف ذلك إرادته لجل غيه، فلو ق$دIر) عدم السباب الكروهة لتعطلت ح�ك!مZ كثية ولفاتت

 مصال عديدة، ولو تعط¿لت تلك السباب لا فيها من الشر ل!تعط&ل! الي الذي هو أعظم من الشر الذي ف تلك السباب، ومنها: حصول

 العبودية التنوعة الت لول خلق( إبليس) لا حصلت، فإن عبودية الهاد من أحب أنواع العبودية إليه سبحانه، ولو كان الناس كلهم مؤمني

 لتعطلت هذه العبودية وتوابعها من الوالة� ل سبحانه والعاداة فيه، وعبودية� المر بالعروف والنهي عن النكر، وعبودية� الصب ومالفة الوى



 وإيثار� ماب ال تعال، وعبودية� التوبة والستغفار، وعبودية� الستعاذة بال أن ي(ج�ي)ه من عدو½ه، ويعص�م)ه من كيده وأذاه، إل غي ذلك من

ال�ك!م الت تعجز العقول عن إدراكها» [بتصرف].

 فالاصل أن التقسيم بي الرادتي الكونية القدرية والشرعية الدينية هو مذهب أهل السنة. ومنشأ$ الضلل الذي وقعت فيه القدرية والبية ف

هذه السألة يكمن ف التسوية� بي الرادتي، وظنIهم أن الشيئة والرادة مستلزمة للمحبة والرضا.

 فالقدرية أثبتوا الرادة الشرعية وأنكروا الرادة الكونية، وزعموا أن ال ل يب الكفر والفسوق والعصيان، فل يدخل تت إرادة ال وتقديره،

 لن المر – عندهم يستلزم الرادة، فكل ما أمر به فقد أراده، وال تعال ل يأمر بالكفر والفسوق والعصيان، فهو غي مريد لا، لن ال ل يبها

ول يرضاها.

 أما البية فأثبتوا الرادة الكونية وأنكروا الرادة الشرعية وزعموا أن الكفر والفسوق والعصيان مرادة له مبوبة له، وقد جبهم عليها ول

  ل يستلزم الرادة، وإذا كان ال تعال ل يأمر بالكفر والفسوق والعصيان إل أنه أراد ذلك وقد�ره-عندهم-خيار لم ف تركها، لن المر 

وشاءه.

فهدى ال أهل السنة لثبات الق الذي ضل¿ت فيه الطائفتان، وال يهدي من يشاء إل صراط مستقيم.

 اللحظات التالية:-رحه ال-هذا ويلحظ على الصنف 

 : أنه مث¿ل للرادة والشيئة من القرآن العزيز فقط، ويكن إيراد بعض الحاديث الصحيحة لت(ط!اب�ق) عنوان مؤل&فه: «العقائد السلمية منل[أول[

اليات القرآنية والحاديث النبوية»، فمن ذلك:

 قوله صلى ال عليه وآله وسلم: «إ�ذ!ا أ!ر)اد) الO ب�ق!و.مB ع)ذ!ابkا أ!ص)اب) الع)ذ!اب( م)ن. ك!ان! م�ن.ه(م. ث$م� ب(ع�ث$وا ع)ل!ى أ!ع.م)ال�ه�م.» [أخرجه مسلم ف «النة- 

.)، باب المر بسن الظن بال تعال عند الوت من حديث عبد ال بن عمر رضي ال عنهما]16/210وصفة نعيمها وأهلها» (



 قوله صلى ال عليه وآله وسلم: «إ�ذ!ا أ!ر)اد) الO ر)ح.م)ة! أ$م�ةB ق!ب)ض) ن)ب�ي�ه)ا ق!ب.ل!ه)ا، و)إ�ذ!ا أ!ر)اد) ه)ل!ك!ة! أ$م�ةB ع)ذ&ب)ه)ا و)ن)ب�يaه)ا ح)ي¼ و)ه(و) ي)ن.ظ$ر(، ف!أ!ق!ر� ع)ي.ن)ه(- 

) باب إذا أراد ال رحة أمة قبض نبي�ها قبلها، من حديث أب موسى الشعري رضي ال عنه].15/52ب�ه)ل!ك!ت�ه)ا» [أخرجه مسلم ف «الفضائل» (

 -Oم(ض.غ)ة�»، ف!إ�ذ!ا أ!ر)اد) ال Iع)ل!ق!ة�، أ!ي. ر)ب Iن(ط2ف!ة�، أ!ي. ر)ب Iع)ز� و)ج)ل& و)ك&ل! ب�الر�ح�م� م)ل!ك[ا، ف!ي)ق$ول$: «أ!ي. ر)ب cقوله صلى ال عليه وآله وسلم: «إ�ن& ال 

 أ!ن2 ي)ق2ض�ي) خ)ل2ق[ا، ق!ال! ال2م)ل!ك(: «أ!ي. ر)بI ذ!ك!رZ أ!م. أ$ن.ث!ى؟ ش)ق�ي¼ أ!و. س)ع�يدZ؟ ف!م)ا الرIز.ق(؟ ف!م)ا الcج)ل$؟» ف!ي(ك2ت)ب( ك!ذ!ل�ك) ف�ي ب)ط2ن� أ$مIه�» [متفق عليه:

 ) باب كيفية خلق الدمي ف بطن أمه، من حديث أنس16/195، ومسلم ف «القدر» (6595) باب 11/477أخرجه البخاري ف «القدر» (

بن مالك رضي ال عنه].

 ) باب من أدرك ركعة من2/38قوله صلى ال عليه وآله وسلم: «ف!ه(و) ف!ض.ل�ي أ$وت�يه� م)ن. أ!ش)اءO» [أخرجه البخاري ف «مواقيت الصلة» (- 

العصر قبل الغروب من حديث عبد ال بن عمر رضي ال عنهما].

kثانيkرحه ال- باليتي الكريتي أخص ف الصفة الذكورة لشمولما للرادة الكونية القدرية فقط، ول يعر½ج -رحه ال-ا: استدلل الصنف ي- 

على اليات الدال¿ة على الرادة الشرعية الدينية، وقد تقد½م تثيل لبعضها.

  باليتي الكريتي لبيان أن إرادة ال ومشيئته مطلقة، والشمول والعموم من خصائص الرادة اللية، إذ هي-رحه ال-ا: استدل¿ الصنف ث[ثالث[

 شاملة لميع الوادث ومستلزمة لوقوع الراد، وليست قاصرة على المكنات، إذ ل يتنع على إرادة ال وقدرته شيء سواء كانت مكنات أو

 إ�ن�م)ا أ!م.ر(ه( إ�ذ!اأيضkا أنا نافذة ل يول دونا شيء، قال تعال: ﴿-متضادات أو متقابلت أو متنعات مستحيلت، فمن خصائص الرادة اللية 

.]82 [يس: أ!ر)اد) ش)ي.ئ[ا أ!ن2 ي)ق$ول! ل!ه( ك$ن. ف!ي)ك$ون$﴾

 من سورة البوج.16آية  -٧

 التكوير.  من سورة29 من سورة النسان، والية 20 الية -٨

http://www.ferkous.com/rep/I27.phpالمصدر: 

http://www.ferkous.com/rep/I27.php


 

«التصفيف الرابع والعشرون»

 

006 عقيدة الثبات والتنيه

-تابع-
الث&ال�ث$ و)الcر.ب)ع(ون!:

 و)م�ن. ص�ف!ات�ه� ت)ع)ال!ى: الع�ل2م( ال&ذ�ي ت)ن.ك!ش�ف( ل!ه( ج)م�يع( ال!ع.ل$وم)ات� م�ن) الو)اج�ب)ات� و)ال!ائ�ز)ات�

 ،)١(و)ال$س.ت)ح�يل!ت�، ف!ي)ع.ل!م(ه)ا ع)ل!ى م)ا ه�ي) ع)ل!ي.ه� م�ن) ال!ال!ت�، و)ت)س.ت)و�ي ع�ن.د)ه( ال!ل�ي�ات( و)ال!ف�ي�ات(

(، ﴿أ!ل! ي)ع.ل!م( م)ن. خ)ل!ق) و)ه(و) الل&ط�يف( ال2خ)ب�ي(﴾)٢(ل�ق!و.ل�ه� ت)ع)ال!ى: ﴿و)ك!ان! الO ب�ك$لS ش)ي.ءB ع)ل�يمkا﴾

 ، ﴿ر)ب�ن)ا إ�ن�ك) ت)ع.ل!م( م)ا ن(خ.ف�ي و)م)ا ن(ع.ل�ن( و)م)ا ي)خ.ف!ى ع)ل!ى ال� م�ن. ش)ي.ءB ف�ي الcر.ض� و)ل! ف�ي)٣

.)٤(الس�م)اء�﴾

 

javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_4')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_3')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_2')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_1')


١- Zصفة العلم من صفات� ال� الذاتية� الثابتة� بالن½قل والعقل، ومن أسائه سبحانه «العليم» للمبالغة ف وصفه بكمال العلم، قال تعال: ﴿إ�ن�ه( ع)ل�يم 

].76، وغيها]، وقال تعال: ﴿و)ف!و.ق) ك$لS ذ�ي ع�ل2مB ع)ل�يمZ﴾ [يوسف: 43ب�ذ!ات� الصaد(ور�﴾ [النفال: 

 ومعتقد أهل السaن�ة والماعة: أن¿ ل تعال علمkا، وهو صفة� من لوازم نفسه القد�سة، وأن¿ علمه سبحانه أزلü بأزلي½ة� ذاته، يعلم ف الزل ما سيكون

 من دقيق المور وجليل الشياء بعلوماتB غي� متناهيةB، كما أن�ه سبحانه عال�مZ بالس�رائر والفي�ات� الت ل ي(د.ر�ك$ها علم( اللق الدود بنوعB من

 العلومات دون نوع، وي(وج)د( علمهم ف حالB دون حالB، وليس للعبد من علمB إل¿ ما قد½ر الO له، وتعتريه آفات( الهل وتعقب( ذ�ك2ر)ه( عيوب

 الض½ياع والن½سيان، قال تعال على لسان عيسى بن مري عليه السلم: ﴿ت)ع.ل!م( م)ا ف�ي ن)ف2س�ي و)ل! أ!ع.ل!م( م)ا ف�ي ن)ف2س�ك) إ�ن�ك) أ!ن.ت) ع)ل&م(

 ]، ﴿و)أ!ح.ص)ى ك$ل& ش)ي.ء12B]، فع�ل2م( ال تعال علم( حقيقةB وكمالB: ﴿ق!د. أ!ح)اط! ب�ك$لS ش)ي.ءB ع�ل2مkا﴾ [الطلق: 116ال2غ(ي(وب�﴾ [الائدة: 

 ]، وقال تعال: ﴿و)ع�ن.د)ه( م)ف!ات�ح( ال2غ)ي.ب� ل! ي)ع.ل!م(ه)ا إ�ل& ه(و) و)ي)ع.ل!م( م)ا ف�ي ال2ب)رI و)ال2ب)ح.ر� و)م)ا ت)س.ق$ط$ م�ن. و)ر)ق!ةB إ�ل& ي)ع.ل!م(ه)ا و)ل! ح)ب�ةB ف�ي28ع)د)دkا﴾ [الن½: 

 ]، وغيها من60-59ظ$ل$م)ات� الcر.ض� و)ل! ر)ط2بB و)ل! ي)اب�سB إ�ل& ف�ي ك�ت)ابB م(ب�يB. و)ه(و) ال&ذ�ي ي)ت)و)ف&اك$م. ب�الل&ي.ل� و)ي)ع.ل!م( م)ا ج)ر)ح.ت(م. ب�الن�ه)ار�﴾ [النعام: 

 اليات القرآنية وكذا ما استدل¿ به الصن½ف، وقد صح½ ف حديث الستخارة: «الل&ه(م� إ�نIي أ!س.ت)خ�ي(ك) ب�ع�ل2م�ك)..» [أخرجه البخاري ف

 )، باب الدعاء عند الستخارة من حديث جابر� بن� عبد ال رضي ال عنهما]، وف حديث ابن عب½اسB رضي ال عنهما11/183«الدعوات»: (

 قول الض�ر� لوسى عليهما السلم: «إ�ن�ك) ع)ل!ى ع�ل2مB م�ن. ع�ل2م� ال� ع)ل&م)ك!ه( الO ل! أ!ع.ل!م(ه(، و)أ!ن)ا ع)ل!ى ع�ل2مB م�ن. ع�ل2م� ال� ع)ل&م)ن�يه� ل! ت)ع.ل!م(ه(» [أخرجه

 )، باب من فضائل15/135)، باب ما ي(س.ت)ح)بa للعال إذا س(ئ�ل!: «أيa الن�اس أعلم؟»، ومسلمZ ف «الفضائل»: (1/217البخاري½ ف «العلم»: (

الض�ر صل¿ى ال عليه وآله وسلم].

 )]: «أنه يستحيل إياد( الشياء� مع148وأم�ا الد�ليل العقليa على علمه تعال فقول ابن أب العز½ -رحه ال- ف [«شرح العقيدة الطحاوية»: (

 الهل؛ ولن& إياد)ه الشياءc بإرادته، والرادة$ تستلزم تصوaر) الراد�، وتصوaر( الراد�: هو العلم( بالراد، فكان الياد مستلزمkا للرادة، والرادة$



 مستلز�مة[ للعلم، فالياد( مستلزمZ للعلم؛ ولن¿ الخلوقات� فيها م�ن) الحكام والتقان ما يستلزم ع�ل2م) الفاعل� لا، لن¿ الفعل! ال$ح.ك!م) ال$ت.ق!ن) يتنع

صدور(ه عن غي ع�ل2مB؛ ولن¿ من الخلوقات� ما هو عال� والعلم( صفة$ كمالB، ويتنع( أن ل يكون! الالق( عال[ا، وهذا له طريقان:

 - أحد(ها: أن يقال!: نن نعلم بالض�رورة أن& الالق) أكم)ل$ من الخلوق، وأن& الواجب) أكم)ل$ من المكن، ونعلم ضرورة[ أن�ا لو فرضنا شيئي

أحد(ها عال�مZ والخر( غي( عال�مB كان العال�م( أكمل!، فلو ل يكن� الالق( عال�مkا لزم أن يكون! المكن( أكم)ل! منه وهو متنع.

 - الثان: أن يقال!: كلÎ علمB ف المك�نات الت هي الخلوقات فهو منه، ومن المتنع أن يكون! فاعل$ الكمال وم(ب.د�ع(ه عاريkا منه، بل هو أحقa به،

 وال تعال له الثل العلى، ول يستوي هو والخلوقات( ل ف قياسB تثيليì ول ف قياسB شولõ، بل كل ما ثبت للمخلوق من كمال فالالق( به

أحقa، وكل نقصB تن¿ه) عنه ملوقZ ما فتنيه( الالق عنه أول».

 هذا، والدل¿ة$ متضافرة� على وص.ف� ال تعال بالعلم، ل ي(نكرها إل ضالü أو م(عان�دZ م(كاب�رZ كغلة� القدري½ة� النكرين ع�ل2م) ال الس½ابق) للشياء� قبل!

 )]: «وقد حكى الصنIفون ف119/ 1وقوع�ها، فإن¿ مذهب)هم اندثر لتفاهته ومالفت�ه للفطرة، قال ابن حجرB -رحه ال- ف [«فتح الباري»: (

 القالت عن طوائف) من القدري½ة إنكار) كون� البارئ� عال[ا بشيءB من أعمال العباد قبل وقوعها منهم، وإن½ما يعلمها بعد كونا، قال القرطب½

 وغي(ه: «قد انقرض هذا الذهب ول نعرف أحدا ي(ن.س)ب( إليه من التأخIرين»، قال: «والقدري½ة اليوم) م(ط2ب�ق$ون! على أن¿ ال عال�مZ بأفعال العباد� قبل

 وقوع�ها، وإن½ما خالفوا الس½لف) ف زعمهم بأن¿ أفعال! العباد مقدورة� لم وواقعة� منهم على جهة الستقلل، وهو مع كونه مذهبkا باطل[ أخفa من

الذهب الول»».

 قلت: وإنكار( س)ب.ق� ع�ل2م� ال بالشياء قبل حدوث�ها كفرZ، وهو ما عليه اعتقاد( مذهب غلة القدرية الندث�ر، أم�ا جهور( القدري�ة فمذهب(هم أخفa، فهم

 غلتم، قال ابن تيمي½ة!للحكم على ي(ق�رaون بتقدaم علم� ال، غي) أن½هم ي(ن.ك�رون عموم) الشيئة واللق، لذلك كان ح(ك2م( الس�لف عليهم مغايرkا 

 )]: «وقول$ أولئك كف&رهم عليه مالكZ والشافعيa وأحد( وغي(هم، وأم½ا هؤلء ف!ه(م. م(ب.ت)د�عون7/385-رحه ال- ف [«مموع الفتاوى»: (



 ضالÎون، لكنهم ليسوا بنلة أولئك، وف هؤلء خلقZ كثيZ م�ن) العلماء� والع(ب�اد ك$ت�ب) عنهم العلم( وأخرج البخاريa ومسلمZ لماعةB منهم، لكن. من

كان داعية[ إليه ل ير½جوا له، وهذا مذهب( فقهاء� أهل الديث كأحد) وغيه».

 من سورة الفتح.26 من سورة الحزاب، وجزء من آية 40جزء من آية  -٢

 من سورة اللك.14 آية -٣

 من سورة إبراهيم.38 آية -٤

 هذا، وعلم ال تعال صفة� ذاتي½ة� قدية� غي( ملوقةB، إذ إنا صفة� لزمة� ل تعال، وخالف ف ذلك العتزلة$ فل ي(ث2ب�ت(ون! ل العلم) وإن½ما ينفون عنه 

 )، «مقالت السلمي½ي»1/55الهل! ويد½عون أن¿ ع�ل2م) ال ذات(ه، ويقولون بأن½ه عال�مZ بذاته ل بعلمB [انظر: «اللل والنIح)ل» للش½هرستان¿: (

)].183)، «شرح الصول المسة» للقاضي عبد البار: (93رق» للبغدادي½: (ف�رق بي الف�ف!)، «الف!1/243للشعري½: (

  إثباتkا للعلم على نو ما ناظرليسول يفى بطلن هذا الذهب، إذ العلوم( أن¿ إثبات) العلم� هو نفي¼ للجهل، وهو صفة$ كمال ومدحB، ونفي( الهل 

 به عبد العزيز الكيa صاحب( الشافعيI بشرkا الر½يسي� العتزل& ف هذه السألة عند الأمون فقال: «وقد مدح ال تعال النبياءc واللئكة! والؤمني

 بالعلم ل ب�ن)ف2ي� الهل، فم)ن. أثبت) العلم) ف!ق!د. نفى الهل!، ومن نفى الهل! ل ي(ث2ب�ت� العلم)، وعلى اللق أن ي(ث2ب�ت(وا ما أث2ب)ت)ه ال تعال لنفسه، وي)ن.ف$وا ما

)].148-147نفاه وي(م.س�ك$وا عم½ا أم.س)ك) عنه» [«شرح العقيدة الطحاوي½ة» لبن أب العز½: (

 
http://www.ferkous.com/rep/I28.phpالمصدر : 

 

 

http://www.ferkous.com/rep/I28.php


 والعشرون»«التصفيف الامس

 

007 عقيدة الثبات والتنيه

-تابع-
الر½اب�ع( وال!ام�س( و)الcر.ب)ع(ون!:

و)م�ن. ص�ف!ات�ه� ت)ع)ال!ى: الس�م.ع( ال&ذ�ي ت)ن.ك!ش�ف( ب�ه� ج)م�يع( ال2م)س.م(وع)ات�.

 ، ل�ق!و.ل�ه� ت)ع)ال!ى: ﴿و)ك!ان! الO)١(و)م�ن. ص�ف!ات�ه� ت)ع)ال!ى: ال2ب)ص)ر( ال&ذ�ي ت)ن.ك!ش�ف( ب�ه� ج)م�يع( ال2م(ب.ص)ر)ات�

 ،)٣(، ﴿ق!د. س)م�ع) الO ق!و.ل! ال&ت�ي ت(ج)اد�ل$ك) ف�ي ز)و.ج�ه)ا و)ت)ش.ت)ك�ي إ�ل!ى ال�﴾)٢(س)م�يعkا ب)ص�يkا﴾

Iش.ع)ر�يcع)ل!ي.ه� و)آل�ه� و)س)ل&م))٤(و)ل�ح)د�يث� أ!ب�ي م(وس)ى ال Oص)ل&ى ال Iع)ن.ه( ق!ال!: «ك$ن�ا م)ع) الن�ب�ي Oر)ض�ي) ال  

 ف�ي س)ف!رB، ف!ك$ن�ا إ�ذ!ا ع)ل!و.ن)ا ك!ب�ر.ن)ا، ف!ق!ال!: «ار.ب)ع(وا ع)ل!ى أ!ن.ف$س�ك$م.، ف!إ�ن�ك$م. ل! ت)د.ع(ون! أ!ص)م� و)ل! غ!ائ�بkا،

.)٥(ت)د.ع(ون! س)م�يعkا ب)ص�يkا ق!ر�يبkا»»، رواه البخاري

 

javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_5')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_4')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_3')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_2')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_1')


 الس½مع( والبصر( صفتان ذاتي½تان من صفات� الكمال� ثابتتان ل تعال، ومعتقد( أهل� الس½ن½ة� والماعة�: أن¿ ل� سعkا حقيقة[، وبصرkا -١

 حقيقة[، وها صفتان من لوازم� ذات�ه القد½سة�، وأن½ه يسمع بسمعB يليق بلله وعظمته، وسع(ه عز½ وجل¿ واسعZ غي( مدودB يدرك( به جيع)

 ﴿أ!م. ي)ح.س)ب(ون! أ!ن�ا ل! ن)س.م)ع( س�ر�ه(م. و)ن)ج.و)اه(م. ب)ل!ى و)ر(س(ل$ن)االصوات� والسموعات� مهما أسر½ها العبد( أو تناجى التناجون، قال تعال: 

 ]، ومن أسائ�ه سبحانه «الس½ميع(»، كما أن¿ من أسائ�ه «البصي)»، فال تعال بصيZ ببصرB حقيقة[ يليق80 [الزخرف: ل!د)ي.ه�م. ي)ك2ت(ب(ون!﴾

بلل�ه، وبصر(ه سبحانه نافذ� ف جيع� الخلوقات�، وتنكشف به جيع( البص)رات�، فل يغيب عن بصر�ه شيء� من ذلك.

 وسع( ال� وبصر(ه تعال صفتان غي( ملوقتي، بلف سع� الخلوق� وبصر�ه فهما ملوقتان ومدودتان وموهوبتان له من ال تعال، قال

 ]، فدل¿ت� الية$ على أن½ه ل يلزم من إثبات� الساء� والص½فات�11 [الشورى: ﴿ل!ي.س) ك!م�ث2ل�ه� ش)ي.ء� و)ه(و) الس�م�يع( ال2ب)ص�ي(﴾سبحانه: 

 الت½شبيه( بالخلوقات�، فسمع( وبصر( الخلوقات� ل ي(ش.ب�ه( س.ع) ال تعال ول بصر)ه، قال ابن( القي½م� -رحه ال-: «وهو سيعZ بصيZ، له

 )]، وهذا خلف[ا3/1020الس½مع( والبصر(، يسمع وي(ب.ص�ر، وليس كمثل�ه شيء� ف سع�ه وبصر�ه» [«الص½واعق الرسلة» لبن القي½م: (

Zول بصر Zول قدرة� ول حياة� ول سع Zللمعط¿لة� من العتزلة� وأضراب�هم من نفاة� أساء� ال وصفات�ه الذين يقولون: «ليس ل عز½ وجل¿ علم 

ول صفة� أزلي½ة�»، وزادوا على هذا بقولم: «إن¿ الc تعال ل يكن. له ف الزل� اسمZ ول صفة�» [«الف!ر.ق( بي الف�ر)ق�» للبغدادي½: (

 )]، ومنهم من يرى أن¿ معن «سيعZ بصيZ» أي عليمZ بعن: أن½ه يعلم الصوات) والكلم) ول تفى عليه السموعات( والبصرات(93

 )]، ومنهم من أثبت الت½رادف) بينهما لدللتهما على الذ¿ات�: فهو سيعZ بذات�ه1/234[انظر: «مقالت السلمي½ي» للشعري½: (

 وبصيZ بذات�ه، فهي -عندهم- أعلمZ مضة� تدل¿ على الذ¿ات� ول تدل¿ على معنk كمالõ، ول يفى ضلل$ هذه القالت� وما تضم½نت.ه من

 )]: «ومن رزقه ال6/359OإلادB ف أسائ�ه لخالفت�ها لنصوص� الكتاب� والس½ن½ة�، قال ابن( تيمي½ة! -رحه ال- ف [«مموع الفتاوى»: (

معرفة! ما جاءت به الر½سل$ وبصرkا نافذ[ا وعرف حقيقة! مأخذ� هؤلء�، علم قطعkا أن½هم ي(ل2ح�دون ف أسائ�ه وآيات�ه».



 ول شك½ أن¿ صفت)ي� الس½مع� والبصر� من أهمI صفات� الكمال� الت يب إثبات(ها ل� تعال وعدم( تعطيل�ها، لن¿ ف فقدان�هما أو فقدان�

 أحد�ها مثلبkا ونقصkا يب تنيه( ال عز½ وجل¿ عنه، ولذلك عاب إبراهيم( عليه الس½لم( آلة! قوم�ه وبي½ن عوار)ها من جهة� عدم� الس½مع�

 والبصر� وعدم� غ!ن)ائ�ها ف شيءB فل تستحقa الت½عظيم) والعبادة!، وذلك لعلم�ه اليقي� بأن¿ الc تعال سيعZ بصيZ على وجه� الكمال� واللل�،

 ﴿و)اذ2ك$ر. ف�ي ال2ك�ت)اب� إ�ب.ر)اه�يم) إ�ن�ه( ك!ان! ص�دIيق[ا ن)ب�يwا. إ�ذ2 ق!ال! ل�أ!ب�يه� ي)ا أ!ب)ت� ل�م) ت)ع.ب(د( م)ا ل! ي)س.م)ع( و)ل! ي(ب.ص�ر( و)ل! ي(غ.ن�ي ع)ن.ك) ش)ي.ئ[ا﴾قال تعال: 

].42-41[مري: 

 النساء.  من سورة134 جزء من آية  -٢

) :«Iف [«شرح صحيح� البخاري aالالكي Bباب قول�ه تعال: 10/416قال ابن( بط¿ال] Iو)ك!ان! الل&ه()] عند تعليق�ه على ترجة� البخاري﴿ 

 ]] «غرض(ه –أي� البخاري½- ف هذا الباب� أن يرد� على من يقول$: إن¿ معن «سيعZ بصيZ» معن134 [النساء: س)م�يعkا ب)ص�يkا﴾

 «عليمZ» ل غي)؛ لن¿ كون)ه كذلك ي(وج�ب( مساوات)ه تعال للعمى والصمI الذي يعلم أن¿ الس½ماءc خضراءO ول يراها، وأن¿ ف العال!م�

 أصواتkا ول يسمع(ها، ول شك½ أن¿ من سع الص½وت) وعل�م)ه ورأى خضرة! الس½ماء� وع)ل�م)ها أد.خ)ل$ ف صفات� الكمال� م½ن� انفرد بإحدى

 هاتي الص½فتي، وإذا استحال كون$ أحد�نا م½ن ل آفة! به أكمل! صفة[ من خالق�ه وجب كون(ه تعال سيعkا بصيkا مفيدkا أمرkا زائدkا على ما

يفيده كون(ه عليمkا.

 ث نرجع( إل ما تضم½نه كون(ه سيعkا بصيkا، فنقول: ها متضمنتان لسمعB وبصرB بما كان سيعkا بصيkا، كما تضم½ن كون)ه عال[ا علمkا

 لجل�ه كان عال[ا، وكما أن½ه ل خلف) بي إثبات�ه عال[ا وبي إثبات�ه ذا علمB، فإن¿ من نفى أحد) المرين كمن نفى الخر)، وهذا مذهب( أهل�

)].13/373الس½ن½ة� والقI.» [انظر -أيضا- «فتح الباري» لبن حجر: (

.﴿و)الO ي)س.م)ع( ت)ح)او(ر)ك$م)ا إ�ن& الc س)م�يعZ ب)ص�يZ﴾ من سورة الادلة. وتام الية: 1 جزء من آية  -٣



 ففي الية� إخبارZ عن كمال� سع�ه لميع� الصوات� ف جيع� الوقات� على تفنaن� الاجات�، وكمال$ بصر�ه بميع� المور� الد½قيقة� والليلة�

 نافذ� ف جيع� الخلوقات�، فيسمع( كلم) الن½اس� العادي� كالت تاو�ر( ف قضي½ت�ها، ويسمع كلم) الر½سل� والنبياء� ف دعوت�هم وردود) قوم�هم

 ﴿إ�ن�ا م)ع)ك$م.]، وقال سبحانه: 46 [طه: ﴿إ�ن�ن�ي م)ع)ك$م)ا أ!س.م)ع( و)أ!ر)ى﴾عليهم، ويراهم، قال الO تعال لوسى وهارون!: 

 ﴿ل!ق!د. س)م�ع) الO ق!و.ل! ال&ذ�ين) ق!ال$وا]، وقال ف شأن� النتقصي للل� ال� وعظمت�ه وغناه من اليهود� وغي�هم: 15 [الشعراء: م(س.ت)م�ع(ون!﴾

﴾Oو)ن)ح.ن( أ!غ2ن�ي)اء Zف!ق�ي cودلئل$ القرآن� والس½ن½ة� على صفت)ي� الس½مع� والبصر� كثية�.181 [آل عمران: إ�ن& ال ،[

  هو الص½حابa أبو موسى عبد( ال� بن( قيس� بن سليمB الشعريa الفقيه( القرئ( من الو(ل!ة� الفاتي وأهل� الس½ابقة� ف السلم�، كان -٤

 ح)س)ن) الص½وت� بالقرآن� الكري�، استعمله الن½بa صل¿ى ال عليه وآله وسل¿م مع معاذB على اليمن�، ث و)ل�ي) لع(م)ر) بن� الط¿اب� الك$وف!ة!

هـ).44والبصرة!، وهو أحد( ال!ك!م)ي.ن� الل&ذ!ي.ن� رضي بما علي¼ ومعاوية$ بعد حرب� ص�فSي)، ت(و(فSي) سنة (

 )، «الت½اريخ الكبي»4/105، 2/344)، «الط¿بقات الكبى» لبن سعد: (4/391انظر ترجت)ه وأحاديث!ه ف: «السند» لحد: (

 )، «الستيعاب»590، 194، 102)، «العارف» لبن قتيبة!: (5/138)، «الرح والت½عديل» لبن أب حات: (5/22للبخاري½: (

 )، «طبقات2/280)، «سي أعلم الن½بلء» للذ¿هب½: (397)، «جهرة أنساب العرب» لبن حزم: (3/979لبن عبد الب½: (

).15الفاظ» للس½يوطي½: (

) باب (و)ك!ان! الO س)م�يعkا ب)ص�يkا)، ومسلمZ ف الذ¿كر� والد½عاء� والت½وبة� والستغفار� (13/372أخرجه البخاريa ف الت½وحيد� ( -٥

)، باب استحباب� خفض� الص½وت� بالذ¿كر�، من حديث� أب موسى الشعريI رضي ال عنه.17/25

 )] تعليق) الكرمانS على الحاديث� الواردة� الت أوردها البخاريa ف باب (و)ك!ان! ال13/375Oنقل ابن( حجرB ف [«فتح الباري»: (

 س)م�يعkا ب)ص�يkا) ما نصaه: «القصود( من هؤلء� الحاديث� إثبات( صفت)ي� الس½مع� والبصر�، وها صفتان قديتان من الص½فات� الذ¿اتي½ة�، وعند



 حدوث� السموع� وال2م(ب.ص)ر� يقع الت½ع)لÎق(، وأم½ا العتزلة$ فقالوا: إن½ه سيعZ يسمع كلS مسموعB وبصيZ ي(ب.ص�ر( كل& م(ب.ص)رB، فاد½ع)و.ا أن½هما

صفتان حادثتان، وظواهر( اليات� والحاديث� تردa عليهم».

 ]،46 [طه: ﴿إ�ن�ن�ي م)ع)ك$م)ا أ!س.م)ع( و)أ!ر)ى﴾وحري¼ بالت½نبيه�: أن¿ صفة! الر½ؤية� كالبصر� ذاتي½ة� ثابتة� ل� عز½ وجل¿ ويدل¿ عليها قول$ه تعال: 

 ﴿و)ل!]، وكذلك صفة$ الن½ظر� فهي صفة� فعلي½ة� خبي½ة� يدل¿ عليها قول$ه تعال: 14 [العلق: ﴿أ!ل!م. ي)ع.ل!م. ب�أ!ن& الc ي)ر)ى﴾وقول$ه تعال: 

 )]:1/196]، قال قو½ام( الس½ن½ة� الصفهانÎ –رحه ال- ف [«الج½ة»: (77 [آل عمران: ي(ك!لSم(ه(م( الO و)ل! ي)ن.ظ$ر( إ�ل!ي.ه�م. ي)و.م) ال2ق�ي)ام)ة�﴾

 «فواجبZ على كلS مؤمنB أن ي(ث2ب�ت) من صفات� ال� عز½ وجل¿ ما أثبته الO لنفس�ه، وليس بؤمنB من ينفي عن� ال� ما أثبت)ه الO لنفس�ه ف

 ﴿ف!س)ي)ر)ى الO ع)م)ل!ك$م. و)ر)س(ول$ه(كتاب�ه، فرؤية$ الالق� ل يكون$ كرؤية� الخلوق�، وسع( الالق� ل يكون$ كسمع� الخلوق�، قال الO تعال: 

 ]، وليس رؤية$ ال� تعال بن آدم) كرؤية� رسول� ال� صل¿ى الO عليه وآل�ه وسل¿م والؤمني، وإن كان اسم(105 [التوبة: و)ال2م(ؤ.م�ن(ون!﴾

 ]، جل¿ وتعال عن أن ي(ش.ب�ه) صفة! شيءB من42 [مري: ﴿ي)ا أ!ب)ت� ل�م) ت)ع.ب(د( م)ا ل! ي)س.م)ع( و)ل! ي(ب.ص�ر(﴾الر½ؤية� يقع على الميع�، وقال تعال: 

 خلق�ه صفت(ه أو فع.ل! أحدB من خلق�ه فعل$ه، فالO تعال يرى ما تت الث¿رى وما تت الرض� الس½ابعة� الس½فلى وما ف الس½ماوات� العلى، ل

 يغيب عن بصر�ه شيء� من ذلك ول يفى، يرى ما ف جوف� البحار� ول$ج)ج�ها كما يرى ما ف الس½ماوات�، وبنو آدم) ي)ر)و.ن! ما ق!ر(ب) من

 أبصار�هم ول ت(د.ر�ك( أبصار(هم ما ي)ب.ع(د( منهم، ول ي(د.ر�ك( بصر( أحدB من الدمي½ي ما يكون بينه وبينه حجابZ، وقد تت½فق( السامي وتتلف

العان».

 كما يدر الت½نبيه( -أيضkا- إل أن¿ الc تعال ي(ب.ص�ر( بعيB، وصفة$ العي� ذاتي½ة� خبي½ة� ثابتة� ل سبحانه، وقد أجع أهل$ الس½ن½ة� أن¿ ل تعال

 ﴿و)اص.ن)ع� ال2ف$ل2ك)] لقول�ه تعال: 11 [الشورى: ﴿ل!ي.س) ك!م�ث2ل�ه� ش)ي.ء� و)ه(و) الس�م�يع( ال2ب)ص�ي(﴾عيني تليقان بكمال� جلل�ه تعال وعظمت�ه 

 ﴿و)اص.ب�ر.]، وقول�ه تعال: 39 [طه: ﴿و)أ!ل2ق!ي.ت( ع)ل!ي.ك) م)ح)ب�ة[ م�نIي و)ل�ت(ص.ن)ع) ع)ل!ى ع)ي.ن�ي﴾]، وقول�ه تعال: 37 [هود: ب�أ!ع.ي(ن�ن)ا و)و)ح.ي�ن)ا﴾



 ) باب قول ال� تعال (و)ل�ت(ص.ن)ع) ع)ل!ى ع)ي.ن�ي) من13/379]، وأخرج البخاريa ف الت½وحيد� (48 [الطور: ل�ح(ك2م� ر)بIك) ف!إ�ن�ك) ب�أ!ع.ي(ن�ن)ا﴾

 حديث عبد� ال� بن� ع(م)ر) رضي ال عنهما قال: «ذ$ك�ر) الد�ج�ال$ ع�ن.د) الن�ب�يI ص)ل&ى الO ع)ل!ي.ه� و)آل�ه� و)س)ل&م) ف!ق!ال!: «إ�ن& الc ل! ي)خ.ف!ى ع)ل!ي.ك$م.،

 إ�ن& الc ل!ي.س) ب�أ!ع.و)ر)» -و)أ!ش)ار) ب�ي)د�ه� إ�ل!ى ع)ي.ن�ه� - «إ�ن& ال2م)س�يح) الد�ج�ال! أ!ع.و)ر( ع)ي.ن� ال2ي(م.ن)ى، ك!أ!ن& ع)ي.ن)ه( ع�ن)ب)ة� ط!اف�ي)ة�»». وهذا يدل¿ على أن¿

 ) باب الهمي½ة من حديث5/97ل� عيني حقيقة[، لن¿ الع)و)ر) ف!ق2د( إحدى العيني أو ذهاب( نور�ها. وما أخرجه أبو داود) ف «الس½ن½ة�» (

  إل﴿إ�ن& الc ي)أ2م(ر(ك$م. أ!ن2 ت(ؤ)دaوا ال2أ!م)ان)ات� إ�ل!ى أ!ه.ل�ه)ا﴾س(ل!ي.م� بن� جبيB مول أب هريرة! رضي ال عنه قال: سعت( أبا هريرة! يقرأ هذه الية! 

 ]، قال: «ر)أ!ي.ت( ر)س(ول! ال� ص)ل&ى الO ع)ل!ي.ه� و)آل�ه� و)س)ل&م) ي)ض)ع( إ�ب.ه)ام)ه( ع)ل!ى أ$ذ$ن�ه� و)ال&ت�ي58 [النساء: ﴿إ�ن& الc ك!ان! س)م�يعkا ب)ص�يkا﴾قول�ه 

)، وصح½حه اللبانÎ ف «صحيح سنن أب داود)»: (13/373ت)ل�يه)ا ع)ل!ى ع)ي.ن�ه�» [والديث قو½ى سند)ه ابن( حجرB ف «الفتح»: (

 )]، وف الديث� دليل� على أن¿ الc سيعZ بسمعB وبصيZ ببصرB يليقان� بلل�ه وعظمت�ه، قال ابن( القي½م� -رحه الO- ف3/156

 )] عند تعرaض�ه لديث� أب هريرة! رضي ال عنه: «وكذلك الديث$ الخ)ر( أن½ه قرأ (و)ك!ان! الO س)م�يعkا1/396[«الص½واعق الرسلة»: (

 ب)ص�يkا) وضع إبام)ه على أ$ذ$ن�ه والت تليها على عين�ه رفعkا لتوهaم� أن¿ الراد) بالس½مع� والبصر� غي( الص½فتي العلومتي، وأمثال$ هذا كثيZ ف

 القرآن� والس½ن½ة� كما ف الديث� الص½حيح� أن½ه قال: «ي)ق2ب�ض( الO س)م)او)ات�ه� ب�ي)د�ه� و)الcر.ض) ب�ي)د�ه� الOخ.ر)ى»، ث جعل رسول$ ال� صل¿ى ال

عليه وآله وسل¿م يقبض ي)د)ه ويبس(ط$ها تقيق[ا لثبات� اليد� وإثبات� صفة� القبض�».

 )]: «فواجبZ على كلS مؤمنB أن ي(ث2ب�ت) لالق�ه وبارئ�ه ما أثبت الالق( البارئ(42وقال ابن( خزية! –رحه ال- ف [«كتاب الت½وحيد�»: (

 لنفس�ه من) العي�، وغي( مؤمنB م)ن. ينفي عن� ال� تبارك وتعال ما قد ثبته الO ف مكم� تنيل�ه ببيان� الن½بI صل¿ى الO عليه وآله وسل¿م الذي

 ]، فبي½ن الن½ب½ صل¿ى الO عليه وآله44 [النحل: ﴿و)أ!ن.ز)ل2ن)ا إ�ل!ي.ك) الذSك2ر) ل�ت(ب)يIن) ل�لن�اس� م)ا ن(زIل! إ�ل!ي.ه�م.﴾جعله الO مبيIنkا عنه عز½ وجل¿ ف قول�ه 

وسل¿م أن¿ ل� عيني، فكان بيان(ه موافق[ا لبيان� مكم� الت½نيل�، الذي هو مسطورZ بي الد½ف¿تي مقروء� ف الاريب� والكتاتيب�».



http://www.ferkous.com/rep/I29.phpالمصدر : 

 

 

«التصفيف السادس والعشرون»

 

008 عقيدة الثبات والتنيه

-تابع-
الس�اد�س( و)الcر.ب)ع(ون!:

 ، ل�ق!و.ل�ه� ت)ع)ال!ى: ﴿و)ك!ل&م) الO م(وس)ى)١(و)م�ن. ص�ف!ات�ه� ت)ع)ال!ى: ال2ك!لم( ال&ذ�ي ي)د(لÎ ع)ل!ى ج)م�يع� ال!ع.ل$وم)ات�

.)٢(ت)ك2ل�يمkا﴾

 

  باعتبار أنا صفة� لزمة� لذاته، م(ت�ص�فZ با أزل[ وأبدkا، أي ل يدث لهفذاتية� معتقد( أهل السن�ة والماعة أن& كلم) ال تعال صفة� ذاتية� وفعلية�، -١

  باعتبار آحاده، فالO تعال ل يزل متكلSمkا -حقيقة[- بشيئته با شاء مت شاء وكيف شاء، وي(كلSم م)ن. شاءفعلية�كلمZ بعد أ!ن2 كان غي) متكلSمB، و

 ﴿و)إ�ن2 أ!ح)دZ م�ن) ال2م(ش.ر�ك�ي) اس.ت)ج)ار)ك) ف!أ!ج�ر.ه( ح)ت�ى ي)س.م)ع) ك!ل!م)م�ن. عباده وسائر خلقه. وم�ن. كلمه الكتب( ال$ن)ز�لة$ منها: القرآن$ الكري، قال تعال: 

 ]، فالكلم( كلم( البارئ والص�وت( صوت( القارئ، أم�ا الذي سع القرآن! الكري م�ن) ال�6 [التوبة: ال� ث$م� أ!ب.ل�غ.ه( م)أ2م)ن)ه( ذ!ل�ك) ب�أ!ن�ه(م. ق!و.مZ ل! ي)ع.ل!م(ون!﴾

javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_2')
javascript:AppendPopup(this,'pjdefOutline_1')
http://www.ferkous.com/rep/I29.php


 فإن�ما هو الروح( المي: جبيل$ عليه السلم(، وسعه النبa صل&ى الO عليه وآله وس)ل&م م�ن جبيل! عليه السلم(، وسعه الصحابة$ رضي الO عنهم م�ن

 رسول ال صل&ى الO عليه وآله وسل&م، ويسمعه بعض(هم م�ن بعضB، فهو كلم( ال� غي( ملوقB، مفوظ� ف الصدور، ومكتوبZ ف الصاحف،

ومسموعZ بالذان، ومقروء� باللسنة.

 ﴿و)ك!ل&م) الO م(وس)ىوالO تعال ي(وصف بالكلم، فهو يتكل&م برفB وصوتB ي(س.م�عه م)ن يشاء م�ن. خلق�ه كما أسعه موسى عليه السلم( ف قوله تعال: 

].143 [العراف: ﴿و)ل!م�ا ج)اءc م(وس)ى ل�م�يق!ات�ن)ا و)ك!ل&م)ه( ر)بaه(﴾]، وف قوله تعال: 164 [النساء: ت)ك2ل�يمkا﴾

 ﴿و)الO ي)ق$ول$ ال2ح)ق� و)ه(و)]، وقوله تعال: 58 [يس: ﴿س)ل!مZ ق!و.ل[ م�ن. ر)بì ر)ح�يمB﴾ فهو يقول كما ف قوله تعال: بالقولويوصف ال تعال  -

  [النساء:﴿و)م)ن. أ!ص.د)ق( م�ن) ال� ق�يل[﴾]، وقوله تعال: 38 [البقرة: ﴿ق$ل2ن)ا اه.ب�ط$وا م�ن.ه)ا ج)م�يعkا﴾]، وقول�ه تعال: 4 [الحزاب: ي)ه.د�ي الس�ب�يل!﴾

122.[

 ﴿الO ن)ز�ل! أ!ح.س)ن)]، وقول$ه تعال: 87 [النساء: ﴿و)م)ن. أ!ص.د)ق( م�ن) ال� ح)د�يث[ا﴾ فهو يتحد�ث، ومنه قول$ه تعال:  بالديثويوصف ال تعال -

].23 [الزمر: ال2ح)د�يث�﴾

 ﴿و)ن)اد)اه(م)ا ر)بaه(م)ا أ!ل!م. أ!ن.ه)ك$م)ا ع)ن. ت�ل2ك$م)ا الش�ج)ر)ة� و)أ!ق$ل2 ل!ك$م)ا إ�ن& الش�ي.ط!ان! ل!ك$م)ا ع)د(و¼ فهو ينادي، ومنه قول$ه تعال: بالنIداءويوصف ال تعال  -

﴾Zف!ل!م�ا أ!ت)اه)ا]، وقول$ه تعال: 62 [القصص: ﴿و)ي)و.م) ي(ن)اد�يه�م. ف!ي)ق$ول$ أ!ي.ن) ش(ر)ك!ائ�ي) ال&ذ�ين) ك$ن.ت(م. ت)ز.ع(م(ون!﴾]، وقول$ه تعال: 22 [العراف: م(ب�ي﴿ 

].30 [القصص: ن(ود�ي) م�ن. ش)اط�ئ� ال2و)اد� الcي.م)ن� ف�ي ال2ب(ق2ع)ة� ال2م(ب)ار)ك!ة� م�ن) الش�ج)ر)ة� أ!ن2 ي)ا م(وس)ى إ�نIي أ!ن)ا الO ر)بa ال2ع)ال!م�ي)﴾

 ]، والفرق( بي52 [مري: ﴿و)ن)اد)ي.ن)اه( م�ن. ج)ان�ب� الطÎور� الcي.م)ن� و)ق!ر�ب.ن)اه( ن)ج�يwا﴾ فهو يناجي، ومنه قول$ه تعال: بالنIجاء والناجاةويوصف ال تعال  -

النداء والنIجاء أن& الو�ل يكون للبعيد والخ)ر) يكون للقريب.

 ﴿إ�ن�م)ا ق!و.ل$ن)ا ل�ش)ي.ءB إ�ذ!ا أ!ر)د.ن)اه( أ!ن2 ن)ق$ول!: وهي ما ي(كوIن به الكائنات� م�ثل قول�ه تعال: كلمات( ال الكونية$وكلم(ه سبحانه حروفZ وكلماتZ منها: 

 : وهيكلمات(ه الشرعي½ة$]، والخرى 82 [يس: ﴿إ�ن�م)ا أ!م.ر(ه( إ�ذ!ا أ!ر)اد) ش)ي.ئ[ا أ!ن2 ي)ق$ول! ل!ه( ك$ن. ف!ي)ك$ون$﴾]، وقول�ه تعال: 40 [النحل: ل!ه( ك$ن. ف!ي)ك$ون$﴾



 كلم(ه الن&ل$ على رسل�ه التضمIن� للخبار والشرائع، وهي تام�ة� بوصف!ي� الصدق والعدل، فكلمات( ال ف الخبار غاية� ف الصدق ل يعتريها

 ﴿و)ت)م�ت.كذبZ ول خطأ� ول نسيان� بأيI وجهB م�ن) الوجوه، وهي ف الحكام والشرع غاية� ف العدل فل ج)و.ر) فيها بوجهB م�ن) الوجوه، قال تعال: 

 ]، وكلمات( ال الكونية$ والشرعية$ كلÎها كلم(ه سبحانه ت(ضاف115 [النعام: ك!ل�م)ت( ر)بIك) ص�د.ق[ا و)ع)د.ل[ ل! م(ب)دIل! ل�ك!ل�م)ات�ه� و)ه(و) الس�م�يع( ال2ع)ل�يم(﴾

 «أ!ع(وذ$ ب�ك!ل�م)ات�إليه إضافة! صفةB إل موصوفB ليس فيها شيء� ملوقZ، ولذا ي(تعو�ذ بكلمات ال تعال كما ي(تعو�ذ بصفاته الخرى، ففي الديث: 

 ) باب الدعوات والتعوaذ، من حديث خولة31/ 17 [أخرجه مسلم ف «الذكر والدعاء والتوبة والستغفار» (ال� الت�ام�ات� م�ن. ش)رI م)ا خ)ل!ق)»

 بنت حكيمB السaل!م�ي�ة رضي ال عنها]، والراد( بكلمات� ال� التام�ات� ف الديث�: الكاملت( الت ل يدخل فيها نقصZ ول عيبZ وهي كاملة� بوصف!ي�

الصIدق والعدل، وشاملة� للكلمات الكونية والشرعية.

 ﴿ل!ي.س) ك!م�ث2ل�ه� ش)ي.ء� و)ه(و) الس�م�يع(علمkا أن& أه.ل! السن�ة والماعة إنا ي(ثبتون صفة! الكلم ل تعال مع نفي� تشبيهه وماثلته للمخلوقات، لقوله تعال: 

].11 [الشورى: ال2ب)ص�ي(﴾

 هذا، والخالفون لقالة أهل السن�ة والماعة افترقوا ف مسألة الكلم على أقوالB عديدةB، أظهرها م)ن. أنكر صفة! الكلم، وقالوا: إن& معن كونه

 تعال متكلSمkا أي: خالق[ا للكلم ف غي�ه وهو مذهب( الهمية� والعتزلة�، ومنهم م)ن. أنكر أن يكون! ل� كلمZ حقيقي¼، وإنا يذهبون إل أنه معنkى

 قائمZ بالذات ل يتعل&ق بالقدرة والشيئة، بل هو لزمZ للذات لزوم) الياة والعلم وهو مذهب الك$ل&بية والشاعرة، غي) أن& الكل&بية ير)و.ن أن& كلم

 ال عز� وجل& أربعة$ معانB: المر( والنهي( والب( والستخبار(، وأن& الروف والصوات حكاية� عن كلم ال، خ(ل�ق!ت للدللة على العن القائم

 بذاته، بينما الشاعرة$ ير)و.ن أن& كلم ال معنkى واحدZ ل ينقسم وليس له أبعاضZ ول أجزاء�، فالمر( هو عي( النهي�، والب( هو عي( الستخبار،

 والوعد( هو عي( الوعيد، وهذه الوجوه( ترجع إل اعتباراتB ف كلمه ل إل عددB ف نفس الكلم، بعن أنا صفاتZ للمعن الواحد ل أنواعZ له،

 فالكلم( عند الشاعرة -إذن- ما هو إل& معنkى قائمZ بالنفس دون العبارة، والعبارة$ دللت(ه عليه م�ن) النسان، فالتكلSم( -عندهم- م)ن. قام به



 الكلم(، وكلم( ال� ليس بصوتB ول حرفB، وعليه فالقرآن$ الن&ل$ على مم�دB صل&ى الO عليه وآله وسل&م ليس كلم) ال حقيقة[ -عندهم- بل هو

عبارة� عن كلم ال النفسي، وغي(ها م�ن. مقالت اللف التأثSرة بزعبلت الفلسفة والتشبIعة بتمحaلت الناطقة.

 والدل&ة$ كثية� ومتضافرة� تشهد لصح�ة معتقد أهل السن�ة والماعة ف تقريرهم أن& كلم ال صفة$ ذاتB وفعلB، قدي( النوع حادث$ الحاد، فهو

 سبحانه يتكل&م بشيئته وقدرته كلمkا قائمkا بذاته، وله حرفZ وصوتZ ي(س.م�عه م)ن يشاء م�ن خلق�ه م�ن غي تشبيهB ول تثيلB للمخلوق�، ويكفي فساد)

 )]:244-243/ 12مقالت الخالفي خروج(ها عن إجاع السلف وأئم�ة السن�ة والديث، قال ابن تيمية -رحه ال- ف [«مموع الفتاوى» (

 «والصواب( الذي عليه سلف( الم�ة كالمام أحد) والبخاري صاحب «الصحيح» ف «كتاب خلق أفعال العباد» وغيه، وسائر الئمة قبلهم

 وبعدهم أتباع النصوص الثابتة وإجاع� سلف الم�ة، وهو: أن& القرآن جيع)ه كلم( ال: حروف$ه ومعانيه، ليس شيء� م�ن ذلك كلمkا لغيه، ولكن.

 أنزله على رسوله، وليس القرآن$ اسkا لر�د العن، ول لر�د الرف�، بل لموعهما، وكذلك سائر( الكلم ليس هو الروف) فقط، ول العان�ي)

 فقط، كما أن& النسان التكلSم) الناطق) ليس هو مر�د) الروح، ول مر�د) السد، بل مموعهما، وأن& الc تعال يتكل&م بصوتB كما جاءت به

 الحاديث$ الصIحاح(، وليس ذلك كأصوات العباد، ل صوت� القارئ ول غيه، وأن& ال ليس كمثله شيء� ل ف ذاته ول ف صفاته ول ف أفعاله،

 فكما ل ي(شبه علم(ه وقدرت(ه وحيات(ه عل2م) الخلوق وقدرت)ه وحيات)ه فكذلك ل ي(شبه كلم(ه كلم) الخلوق، ول معانيه ت(شبه معان�ي)ه، ول حروف$ه ت(شبه

 حروف!ه، ول صوت( الربI ي(شبه صوت) العبد، فم)ن. شب�ه الc بلقه فقد. ألد ف أسائه وآياته، وم)ن جحد ما وصف به نف2س)ه فقد ألد ف أسائ�ه

وآيات�ه».

 ): «واستفاضت الثار( عن النبI صل&ى الO عليه وسل&م والصحابة�305-304/ 12وقال -رحه الO- ف موضعB آخ)ر) م�ن «مموع الفتاوى» (

 والتابعي وم)ن بعدهم م�ن أئم�ة السن�ة أنه سبحانه ينادي بصوتB: نادى موسى، وينادي عباده يوم) القيامة بصوتB، ويتكل&م بالوحي بصوتB، ول

 ي(ن.ق!ل2 عن أحدB م�ن) السلف� أنه قال: إن& الc يتكل&م بل صوتB أو بل حرفB، ول أنه أنكر أن يتكل&م الO بصوتB أو برفB، كما ل ي)ق$ل2 أحدZ منهم إن&

 الصوت الذي سعه موسى قديZ، ول إن& ذلك النداءc قديZ، ول قال أحدZ منهم: إن& هذه الصوات السموعة من القر�اء هي الصوت( الذي تكل&م



 الO به، بل� الثار( مستفيضة� عنهم بالفرق� بي الصوت الذي يتكل&م الO به وبي أصوات العباد». [انظر افتراق الناس ف مسألة كلم ال ف:

 ) باختصار الوصلي، «شرح العقيدة الطحاوية»423)، متصر «الصواعق الرسلة» لبن القيIم (545-513/ 6«مموع الفتاوى» لبن تيمية (

) I203-179لبن أب العز.[(

 هذا، ومقصود( الصنIف -رحه ال- أن& ل تعال الرادة! والشيئة الطلقة ف جيع المكنات أو التضاد�ات أو التقاب�لت أو المتن�عات أو

 الستحيلت، كما أن& له علمkا تنكشف له به جيع( العلومات� م�ن) الواجبات والائزات والستحيلت، وأن& له سعkا تنكشف له به جيع

السموعات، وبصرkا تنكشف له به جيع( البص)رات، وأن& له كلمkا يدلÎ على جيع العلومات ليدخل! تته العلومات( والعدومات( والوجودات(.

 من سورة النساء.164 جزء� من الية -٢

 هذه الية$ سيقت. لثبات صفة الكلم ل تعال، ذلك لن& «الكلم صفة$ كمالB، فإن& م)ن يتكل&م أكم)ل$ م�ن. ل يتكل&م، كما أن& م)ن يعلم( ويقدر

 أكم)ل$ م�ن ل يعلم ول يقدر، والذي يتكل&م بشيئت�ه وقدرت�ه أكم)ل$ م�ن ل يتكل&م بشيئت�ه وقدرت�ه، وأكمل م�ن تكل&م بغي� مشيئت�ه وقدرته إن كان

 ذلك معقول[.. ول أحد م�ن) العقلء يتصو�ر كلمkا يقوم بذات التكلSم بدون مشيئته وقدرته، فكيف ت(ث2ب�ت بالدليل العقول شيئ[ا ل ي(ع.ق!ل...»

)].295، 294/ 6[«مموع الفتاوى» لبن تيمية (

 ﴿و)ات�خ)ذ! ق!و.م( م(وس)ى م�ن. ب)ع.د�ه� م�ن.والO تعال ذم� بن إسرائيل! على عبادت�هم العجل!، وجعل م�ن) الدليل على بطلن إلي�ت�ه كون)ه ل يتكل&م، قال تعال: 

 ﴿ف!أ!خ.ر)ج)]، وف آيةB أخرى: 148 [العراف: ح(ل�يIه�م. ع�ج.ل[ ج)س)دkا ل!ه( خ(و)ارZ أ!ل!م. ي)ر)و.ا أ!ن�ه( ل! ي(ك!لSم(ه(م. و)ل! ي)ه.د�يه�م. س)ب�يل[ ات�خ)ذ$وه( و)ك!ان(وا ظ!ال�م�ي)﴾

-88 [طه: ل!ه(م. ع�ج.ل[ ج)س)دkا ل!ه( خ(و)ارZ ف!ق!ال$وا ه)ذ!ا إ�ل!ه(ك$م. و)إ�ل!ه( م(وس)ى ف!ن)س�ي). أ!ف!ل! ي)ر)و.ن! أ!ل& ي)ر.ج�ع( إ�ل!ي.ه�م. ق!و.ل[ و)ل! ي)م.ل�ك( ل!ه(م. ض)رwا و)ل! ن)ف2عkا﴾

89.[

 هذا، وقد اكتفى الصنIف( ف إثبات صفة الكلم بالستدلل لا بآيةB واحدةB دون التعرaض� إل الحاديث الصحيحة ف هذا الباب، ويكن أن ن(ور�د)

بعض)ها ليحصل! التطابق( مع عنوان الؤل&ف، فم�ن ذلك::



 «ي)ق$ول$ الO: ي)ا آد)م(، ف!ي)ق$ول$: ل!ب�ي.ك) و)س)ع.د)ي.ك)، ف!ي(ن)اد)ىحديث$ أب سعيدB الد.ريI رضي ال عنه أنه قال: قال النبa صل&ى ال عليه وآله وسل&م:  -

 ﴿و)ل! ت)ن.ف!ع() باب قول ال تعال: 453/ 13 [أخرجه البخاري ف «التوحيد» (ب�ص)و.تB: إ�ن& الc ي)أ2م(ر(ك) أ!ن2 ت(خ.ر�ج) م�ن. ذ$رIي)ت�ك) ب)ع.ث[ا إ�ل!ى الن�ار�»

]. ]23 [سبأ: الش�ف!اع)ة$ ع�ن.د)ه( إ�ل& ل�م)ن. أ!ذ�ن! ل!ه(﴾

 «إ�ن& الc ي)ق$ول$ ل�أ!ه.ل� ال!ن�ة�: ي)ا أ!ه.ل! ال!ن�ة�، ف!ي)ق$ول$ون!: ل!ب�ي.ك)حديث أب سعيدB الدريI رضي ال عنه أنه قال: قال النبa صل&ى الO عليه وآل�ه وسل&م:  -

 ر)ب�ن)ا و)س)ع.د)ي.ك) و)ال!ي.ر( ف�ي ي)د)ي.ك)، ف!ي)ق$ول$: ه)ل2 ر)ض�يت(م.؟ ف!ي)ق$ول$ون!: و)م)ا ل!ن)ا ل! ن)ر.ض)ى ي)ا ر)بI و)ق!د. أ!ع.ط!ي.ت)ن)ا م)ا ل!م. ت(ع.ط� أ!ح)دkا م�ن. خ)ل2ق�ك)، ف!ي)ق$ول$: أ!ل!

  [أخرجهأ$ع.ط�يك$م. أ!ف2ض)ل! م�ن. ذ!ل�ك)؟ ف!ي)ق$ول$ون!: ي)ا ر)بI، و)أ!يa ش)ي.ءB أ!ف2ض)ل$ م�ن. ذ!ل�ك)؟ ف!ي)ق$ول$: أ$ح�لÎ ع)ل!ي.ك$م. ر�ض.و)ان�ي ف!ل! أ!س.خ)ط$ ع)ل!ي.ك$م. ب)ع.د)ه( أ!ب)دkا»

 ) باب إحلل168/ 17) باب كلم الربI مع أهل الن�ة. ومسلم ف «الن�ة وصفة نعيمها وأهلها» (487/ 13البخاري ف «التوحيد» (

الرضوان على أهل الن�ة].

 «م)ا م�ن.ك$م. م�ن. أ!ح)دB إ�ل& س)ي(ك!لSم(ه( ر)بaه( ل!ي.س) ب)ي.ن)ه( و)ب)ي.ن)ه(حديث$ عديI بن� حاتB رضي الO عنه أنه قال: قال رسول$ ال صل&ى الO عليه وآله وسل&م: - 

 ﴿و(ج(وهZ ي)و.م)ئ�ذB ن)اض�ر)ة�. إ�ل!ى ر)بIه)ا) باب قول ال تعال: 423/ 13 [أخرجه البخاري ف «التوحيد» (ت(ر.ج(م)ان� و)ل! ح�ج)ابZ ي)ح.ج(ب(ه(»

) باب الثS على الصدقة].101/ 7]، ومسلم ف «الزكاة» (23-22 [القيامة: ن)اظ�ر)ة�﴾

-يتبع-

http://www.ferkous.com/rep/I30.phpالمصدر : 

http://www.ferkous.com/rep/I30.php

